# الشاه،

دورية صادرة عن هيئة الشام الإسلامية صفر ١٤٣٥ه الموافق ديسمبر/كانون أول 2013 م

f 🖹 👑 💽 /islamicsham

### العـ 🌔 🗘 ـدد:

#### في هذا العدد:

#### ص ۲

حكم إجراء الانتخابات لاختيار أعضاء مجالس الأحياء

#### ص٤

لمحات من حياة القائد عبدالقادر الصالح

#### ص٦

القائد عبد القادر الصالح .. صفحات مجهولة لبطل معلوم

#### ص٧

واحة الشعر

#### ص۸

أخلاقيات الصورة في توثيق العمل الخيري والإغاثى

#### ص٩

بين ورقتي تقويم

#### ص١٠

طهارة المسلم (٤) / الغسل

#### ص۱۱

عقيدة المسلم (٤) / الإيمان بالملائكة

#### ص۱۲

الاستغفار وحاجتنا إليه

#### 10-12-0

بأقلامهن

#### ص١٦

آداب حمل السلاح

نور الشام ترحب بمشاركاتكم وتـزداد ثـراءً بأقلامكم .... للتواصل مع إدارة التحرير وإرســال مشاركاتكم contact@islamicsham.org



#### افتتاحية العدد:

﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجِالٌ صَدَقُوا مَا عاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِّرُ وَما بَدَّلُوا تَبْديلاً﴾.

لاتزال سوريا تلقي بفلذات أكبادها من أبنائها البررة، الذين باعوا كل غال ونفيس في سبيل الله تعالى؛ لتحريرها من الظلم والاستعباد، وتودّع كل يوم عشرات الشهداء على درب الكرامة والفداء.

لقد عرفت الثورة السورية قادة ناصحين وأمناء مخلصين، كانوا ولايزالون لها حصناً منيعاً تتآلف حولهم النفوس، وتجتمع حولهم القلوب، يجمع الله بهم الشمل ويوحد الصف وتُدرأ الفتنة. فلله درّهم ما أبرّهم لدينهم ووطنهم! هكذا شهد لهم الناس وإنما نحن شهود الله في أرضه.

وقد رُزئت سوريا بقائد همام، فاتح حلب وقائد لواء التوحيد، عبد القادر الصالح رحمه الله. الذي ما فتى يطلب الشهادة ويبحث عنها مظانة حتى حان موعد الرحيل ويوم الشهادة.

لم يكن خبر استشهاد عبد القادر الصالح كغيره من المصائب والأحزان -على كثرتها- فهو القائد الذي شارك في الثورة منذ بدايات مظاهراتها السلمية، ثم قام مع بداية

العمل العسكري بتشكيل كتيبة صغيرة لحماية أهله وعرضه في مدينة مارع، والتي ما لبثت أن أصبحت لواءً يحسب له العدو آلف حساب، ويرصد المبالغ الكبيرة للقضاء على قائده.

مباع المبيرة المساد على المساد و وكانت لـ «حجي مارع» محطات كثيرة في الجهاد السوري، حتى إنه لم محطته في حلب، وكانت محطته في نصرة القصير مشهورة مشهودة.

أحبه الكبير والصغير، لما كان يتمتع به من إقدام وتواضع ودماثة خلق، وخصال قلّ أن تجتمع في رجل، وبلغ من المكانة في نفوس الناس وساحات الجهاد -رغم أنه لم يجاوز الثالثة وكان يسعى حتى آخر لحظات حياته في وحدة الصف وجمع الكلمة. حتى ترك من الأثر ما يكون سبباً لإحياء الأمة ووحدتها بإذن الله.

إن فقد القادة ليس كفقد غيرهم من عامة الناس، لكنّه في الوقت نفسه ليس توقفاً لمسيرة الجهاد، بل هو دفعة لسد مكانهم وتعويض ثلمة الأمة بفقدهم.

وبفقد القائد نستذكر دروساً لا غنى للأمة عنه، فمنها:

❖ ضرورة أخذ الحذر والتنبه لمكر
 الأعداء، فمع إيماننا بأن الآجال

مكتوبة، فإن الله أمرنا بقوله: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرُكُمْ﴾.

♦ أهمية تعقب الخونة الذين يتربصون بالجهاد وقادته، والقصاص منهم؛ فما كان الأعداء ليعرفوا مقر اجتماع القادة وموعده إلا بوجود عيون لهم تتجسس على المجاهدين، فإنَّ كشفهم من ضروريات الحفاظ على مسيرة الجهاد وحماية المجاهدين.

♦ اهميه بناء الصف النائي من الفاده:
حتى لا تختل مسيرة الأمة، وهذا منهج نبوي كما فعل حبيبنا عَيَّةٍ في مؤتة حين قال لهم: «إِنْ قُتلَ رَيْدٌ فَجَعْفَرٌ، فَإِنْ قُتلَ جَعْفَرٌ، فَإِنْ قُتلَ جَعْفَرٌ، فَإِنْ قُتلَ جَعْفَرٌ، فَإِنْ قُتلَ حَيْفَةً مَنْ رَوَاحَةٌ».

♦ أن الجهاد ماض مهما تكالب الأعداء واشتدت الخطوب، وأن أمتنا أمة ولادة، إذا مات منها قائد خرج فيها قائد خرج فيها قائد يخلفه، ولم تصب الأمة بمصيبة أعظم من فقد نبيها محمد الأئمة والقادة والخلفاء للهديين ولاتزال شامخة عبر القرون، يُقيض الله لهذا الدين من كل خلف عدوله، «ولا تَزَالُ طَائِفَةٌ منْ أُمَة محمد في ظَاهرينَ عَلَى الْحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ».

اللهم ارحم عبدك عبد القادر الصالح، وارفع درجته، وتقبل شهادته، واخلف أهله وأمته خيرًا ■

#### فت وی

### حكم إجراء الانتخابات

### للختيار أعضاء مجالس الأحياء واللجان الثورية



المكتب العلمى بهيئة الشام الإسلامية

#### السؤال:

تواجهنا في الداخل قضية عند اختيار أعضاء مجالس الأحياء وغيرها من اللجان الثورية حيث يعترض البعض على إجراء انتخاب للمناصب القيادية أو المجالس الإدارية لأنها من الديمقراطية المحرمة، وأنه لا يعتد بالأكثرية في الإسلام، فما هي الطريقة الشرعية لاختيار الأعضاء في هذه المناصب؟ وهل الانتخابات فعلاً محرمة؟ وهل صحيح أن الاختيار ينبغي أن يقتصر على أهل الحل والعقد؟

#### الجواب:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فقد أوجب الإسلام تقديم الأكفأ والأقدر على القيام بالولايات والمناصب، بما يحقق مصلحة الناس وتسيير حوائجهم، لكنه لم يفرض عليهم طريقة معينة لهذا الاختيار، وبيان ذلك فيما يلي: أولاً: الأصل في اختيار القائمين على الولايات والمناصب أن يكونوا من أهل الصلاح والكفاءة على القيام بما تتطلبه الولاية من أعمال ومسؤوليات، قال تعالى: ﴿يَا أَبَتِ السِّتَأُجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ السَّتَأُ جَرُدَ الْقَوِيُّ الْأَمِينَ ﴾ (القصص: ٢٦).

قال ابن تيمية -رحمه الله- في (السياسة الشرعية): «فَإِنَّ الْوِلَايَةَ لَهَا رُكْنَانِ: الْقُوَّةُ وَالْأَمَانُةُ».

فإذا تقدم لذلك المنصب أكثر من شخص وجب شرعاً اختيار الأصلح والأكفأ للقيام بأعباء هذا المنصب.

ويُتوصَّل إلى اختيار الأكفأ عن طريق الشورى، كما قال تعالى: ﴿وَأَمَّرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ (الشورى: ٣٨)، والشورى هي جمع الرأي إلى الرأي وتقويته به، وليس لها شكل محدد يجب الالتزام به، أو لا يجوز الخروج عنه.

ثانيًا: لم يحصر الإسلام اختيار أصحاب

الولايات والمناصب في طرق معينة؛ بل ترك ذلك للناس واجتهادهم.

ومما ورد من أنواع الاجتهاد: ما كان في بيعة العقبة الثانية حينما بايع الأنصار النبي على على أن يمنعوه مما يمنعون به نساءهم وأبناءهم، فقال النبي على: «أَخْرِجُوا إِلَيَّ مِنْكُمُ الْثَبِي عَشَرَ نَقِيبًا يَكُونُونَ عَلَى قَوْمِهِم» رواه

فقد طلب النبي على من الصحابة أن يختاروا اثني عشر رجلاً نواباً لهم وممثلين عنهم، ولم يحدد لهم طريقة الاختيار.

ثالثاً: نظام الانتخاب الشائع الآن هو الاختيار بالتصويت وفق آليات معينة، ويُقصد به: اختيار شخص لتولي منصب معين استدلالاً بكثرة أصوات المؤيدين له.

ومع أن آلية التصويت بالانتخاب وفق الآليات المعاصرة نازلة مستجدة لم تكن موجودة في التاريخ الإسلامي، إلا أنها من مسائل العادات والمعاملات التي تتغير بتغير الزمان والمكان والأحوال، والأصل فيها: الإباحة، وليس في النصوص الشرعية وقواعدها العامة ما يدل على منعها وتحريمها.

بل ورد في سير الصحابة والمسلمين ما يدل على أهمية اعتبار رضى الناس فيمن يتولى أمورهم، ومن ذلك:

- في غزوة مؤتة وبعد استشهاد القادة الثلاثة الذين عينهم النبي عين ، تراضى الناس على تأمير خالد بن الوليد على الجيش، قال ابن حبان -رحمه الله- في (السيرة النبوية): «وأخذ الراية ثابت بن أقرم وقال: يا معشر المسلمين! اصطلح وا على رجل منكم... فاصطلح الناس على خالد بن الوليد». وقد أقرّ ذلك النبي على ...
- مشورة عبد الرحمن بن عوف لعامة المسلمين في اختيار الخليفة بعد عمر بن الخطاب رضي الله عنهم، ففي صحيح البخاري: «فَأَرْسَلُ إلى مَنْ كَانَ حَاضرًا من المُهَاجرين وَالأَنْصَار،

وَأَرْسَلَ إِلَى أَمَرَاء الأَجْنَاد»؛ وذلك لاستشارتهم في الأمر، حتى قال المسْوَرُ بن مَخْرمة كما في مصنف عبد الرزاق: «والله مَا تَركَ أَحَدًا مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَلَا ذَوِي غَيْرِهِمْ مِنْ ذَوِي اللهَ عَالَمُهُاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَلَا ذَوِي غَيْرِهِمْ مِنْ ذَوِي اللهَ عَلَمُ الرَّأَي إِلَّا اسْتَشَارِهُمْ تَلْكَ اللَّيْلَةَ». ثُم قال عبد الرحمن: «إنِّي قَدْ نَظَرَتُ فِي أَمْرِ النَّاسِ، فَلَمُ أَرَهُمْ مَيْعَدِلُونَ بِعُثْمَان».

- أن معاوية بن أبي سفيان -رضي الله عنه-قال لأهل البصرة: «اطلُبُوا وَاليًا تَرْضُونَهُ»،
   كما في البداية والنهاية لابن كثير.
- وما ورد في تاريخ الطبري عن عمر بن هبيرة أنّه قَالَ لمسلم بن سعيد حين ولَّاه خراسان: «عَلَيْكَ بِعُمَّالِ الْعُذْرِ» ، قَالَ: وَمَا عُمَّالُ الْعُذْرِ؟ قَالَ: «تَأْمُرُ أَهْلَ كُلِّ بَلَد أَنْ يَخْتَارُوا الْأَنْفُسهمَ، فَإِذَ اختارُوا رجلاً فَوَلَّه، فَإِنْ كَانَ خَيْرًا كَانَ لَهُمَّ دُونَكَ، وَإِنْ كَانَ شَرًا كَانَ لَهُمَّ دُونَكَ، وَكُنْتَ مَعَنْهُ دُرًا.

وكثيرًا ما يكون البديل عن الانتخابات هو: التفرُّد بالقرار من شخص أو فئة من الناس دون آخرين تحكُّماً، ومفسدة هذا أرجح من مصلحته؛ لأن رضا الناس عمّن يتولَّى أمورهم أدعى لتعاونهم معه في تحقيق المقصود من الولاية، وهذا الرضى أرجى حصولاً في الانتخابات منه في البدائل الأخرى.

رابعًا: لا تلازم بين الديمقراطية والانتخابات؛ فإن الانتخابات طريقة يختار فيها الناس مَن يرضون لتولي شؤونهم وإدارة مصالحهم، أما الديمقراطية فهي تعني في أصلها الفلسفي: ذلك النظام الذي تكون سلطة التشريع فيه من حق الشعب.

فالديمقراطية منظومة فكرية ذات منهج وعقيدة، يمكن أن تتخذ آليات وأدوات عديدة لتحقيق أهدافها ومن ضمنها: الانتخابات، بينما الانتخابات آلية ووسيلة يمكن استخدامها داخل المنظومة الديمقراطية وخارجها على حد سواء. وإن ثبت أنّ الانتخابات غربية المنشأ، فهذا لا يمنع من الاستفادة منها؛ لأنها من تدابير

شـؤون الدنيا، فمثلها مثل سـائر التنظيمات الجديدة في التعليم والمرور وغيرها.

وقد استفاد النبي عَلَيْ من تجارب الأمم السابقة ما فيه خيرٌ ونفع، ومن ذلك استعماله للخاتم في مراسلاته، وحفر الخندق في حربه مع قريش، وكذلك فعل عمر بن الخطاب في استعماله للديوان ولم يكن مستعملاً من قبل. قال الخطابي كما في «فتح الباري» : «لَمْ يَكُنُ لِبَاسُ الْخَاتَم مِنْ عَادَة الْعَرَب، فَلَمَّا أَرَادَ النَّبِيُّ لِبَاسُ الْخَاتَم، فَي الْمُلُوكِ اتَّخَذَ الْخَاتَم، في .

خامسًا: أما رفض الانتخابات بصورتها العامة الحالية، وتخصيصها ب«أهل الحل والعقد» فقط، فيجاب عنه ب:

• أن الأمة هي صاحبة الحق في اختيار من يحكمها ويدير أمورها، وقد تعبر عن اختيارها مباشرة، أو من خلال وكلائها وهم «أهل الحل والعقد».

وقد كان العلماء ووجهاء الناس ورؤساء القبائل يُمثِّلون الناس وينوبون عنهم في هذا الاختيار؛ نظراً لاعتراف الناس بهم وإقرارهم لهم بحق الطاعة والتبعية، وعدم عصيانهم أو الخروج عما يبرمونه في الشؤون العامة.

وهذا المقصود لا يتحقق في هذه الأزمنة إلا بالرجوع لعموم الناس واستشارتهم وأخذ موافقتهم.

وحتى لو أوكلنا الأمر إلى أهل الحل والعقد، فالحاجةُ قائمةٌ لمعرفة هؤلاء الذين ترضاهم الأمة أهلاً للحل والعقد فيها، وهذا ما تسعى الانتخابات لتحقيقه.

- أنَّ أصحاب الولايات والمناصب نواب عن الأمة في تحقيق مصالحهم، ولذلك من حق كل شخص إبداء رأيه في اختيار من ينوب عنه في تدبير شؤونه ومصالحه.
- ثم إنَّ الأصل في الشورى أن تكون عامةً في المسلمين، لا خاصةً بطائفة منهم، كما دلت عليه العمومات الشرعيةً في قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾، وقوله: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾، فعمَّ ولم يخصص فئة دون أخرى.

وكان النبي ﷺ يقول: «أشيروا علي أيها الناس». وقام عمر بن الخطاب في المدينة خطيباً وقال: «مَنْ بَايَعَ رَجُلًا عَنْ غَيْر مَشُ ورَة مِنْ الْمُسُلمين، فَلَا يُبَايِعُ هُو وَلَا الَّذِي بَايعَهُ، تَغَرَّةً أَنْ يُقَتَلًا» رواه البخاري، ومعنى (تَغرَّةً أَنْ يُقتَلًا): أنه عرض نفسه ومن بايعه للقتل وغرّر بهما، عرض نفسه ومن بايعه للقتل وغرّر بهما،

فجعل الشورى في «المسلمين» وهو لفظ عام.

• ثم إن الإمامة الكبرى لا يكفي فيها مبايعة طائفة من المسلمين حتى يقبل بها جمهور المسلمين وتحصل بها القدرة والشوكة، وهذا المعنى موجودٌ في هذه المناصب الصغرى في حال انعدام الإمام ومباشرة الناس للقيام بهذه المهام، فكان لا بد من اعتبار رضاهم واختيارهم.

قال ابن تيمية -رحمه الله- في «الفتاوى» عن بيعة أبي بكر الصديق: «ولو قُدّر أن عمر وطائفة معه بايعوه وامتنع سائرٌ الصحابة عن البيعة لم يصر إماماً بذلك».

وإنما صار إماماً بمبايعة جمه ور الصحابة الذين هم أهل القدرة والشوكة.. فإنَّ المقصود حصول القدرة والسلطان اللذين بهما تحصل مصالح الإمامة، وذلك قد حصل بموافقة الجمهور على ذلك».

سادساً: أما الاعتراض بأنَّ الانتخابات تقوم على الأكثرية وهو مبدأ مذموم في الشريعة. فالجواب عنه: أنّ اعتبار الكثرة والميل إلى رأي الأكثرية أمرٌ مستقرٌ في الفطر، ودلّت عليه العقول، وشهدت له أدلةُ الشريعة، فليس مطلق اعتبار الكثرة مذموماً في الشريعة، وإنما جاء الذمُّ لاتباع الكثرة إذا كانت على خلاف الحجة والبرهان، فالكثرةُ في الباطل لا اعتبار بها، ولا تجعل الحقَّ باطلاً، ولا الباطل حقاً.

وليس ثمَّة ما يمنع من الترجيح بالأكثرية في الأمور المباحة التي لا يترتب عليها مخالفة شرعية، بل جاء في النصوص الشرعية وآثار السلف وكلام العلماء شواهد كثيرة لاعتبار الأكثرية، ومن ذلك:

1- النصوص التي جاءت في الحث على الجماعة، ولزوم ما يجتمع عليه الناس، وبيان أنه كلّما زاد العدد في الرأي الواحد كان أقربَ إلى الصّواب، وأبعد عن الشيطان، كما في الحديث: «عَلَيْكُمْ بِالجَمَاعَة وَإِيَّاكُمْ وَالفُرُقَةَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الوَاحِدِ، وَهُو مِنَ الاِثْنَيْنِ أَلْمُدُنَّةً بُرِواه الترمذي.

٢- أخذ رسول الله والله والمعابة في الخروج يوم أحد مع أنه خالف رأي أصحاب الخبرة والشيوخ .

قال ابن كثير -رحمه الله- في (تفسيره): «وَشَاوَرَهُمْ فِي أُحُد فِي أَنْ يَقَعُدَ فِي الْمَدينَةِ أَوْ يَخُرُجُ إِلَى الْعَدُوِّ، فَأَشَارَ جُمْهُورُهُمْ بِالْخُرُوجَ إِلَيْهِمْ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمْ».

٣- أخذ عمر -رضي الله عنه- برأي الأكثرية

بشأن طاعون عمواس، وذلك قبل أن يظهر له النص، ولذلك قال ابن حجر في الفتح: «وفيه الترجيح بالأكثر عدداً والأكثر تجربة».

3- كما أخذ علماؤنا بمبدأ الأكثرية في أمور عدة منها:

- إذا اختلف أهل المسجد في اختيار الإمام،
   قال الماوردي -رحمه الله- في «الأحكام السلطانية»: «عمل على قول الأكثرين».
- ترجيح علماء الحديث بين الروايات بكثرة الرواة عند التعارض.
- تقرير المذهب في المدارس الفقهية المشهورة يتم في كثير من الأحيان برأى الأغلبية.
- ترجيح علماء الفقه لبعض المسائل الخلافية بالكثرة أحيانًا إن لم يترجح الأمر بدليل واضح. قال ابن القيم رحمه الله- في «إعلام الموقعين» عن اختلاف الصحابة: «وإن كان أكثرهم في شق فالصواب فيه أغلب».
- اتفقت المجامع الفقهيّة والهيئات العلمية الشرعيّة في الوقت الحالي بصدور القرارات أو الفتاوى العامة برأي الأغلبيّة. ثم إن الكثرة في الانتخاب تكون معتبرة في دائرة

ثم إن الكثرة في الانتخاب تكون معتبرة في دائرة من توافرت فيهم شروط الناخب لا عموم الناس، فمن المعلوم أن الناخب له شروط في كل التجارب المعاصرة، فهي ليست أكثرية دون ضابط أو قيد. وحاصل ما سبق:

أنّه يجوز الأخذ بالانتخاب المعاصر وسيلةً لاختيار أعضاء الإدارات المحلية ومناصبها المختلفة، ولا يمنع هذا من النظر في تحسينها أو تطويرها، ووضع الضوابط والأنظمة الكفيلة لاختيار الأليق بهذه المناصب.

مع التأكيد على الناخبين بتقوى الله في اختيار ممثليهم، وأن يختاروا الأمثل فالأمثل ممن جمع بين القوة والأمانة.

قال ابن تيمية في «منهاج السنة»: «فإنّ عدَلُ عن الأحقّ الأصلح إلى غيره لأجل قرابة بينهما، أو صداقة، أو مرافقة في بلند، أو مذهب، أو طريقة، أو جنس، أو لرشوة يأخذها منه من مال أو منفعة، أو غير ذلك من الأسباب، أو لضغن في قلبه على الأحقّ، أو عداوة بينهما، فقد خان الله ورسوله والمؤمنين، ودخل فيما نهي عنه في قوله وعلى: ﴿ يأَيُّهُا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا الله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا الله عَز وجل أن يفقهنا في ديننا وأن نسأل الله عز وجل أن يفقهنا في ديننا وأن يولي علينا شرارنا، ونسأله سبحانه أن يهلك الفجار من المجرمين والكفار وأن ينصر عليهم الأخيار الأبرار والكفار وأن ينصر عليهم الأخيار الأبرار

#### ملف العدد .. وترجل الفارس

### لمحات من حياة القائد «عبد القادر الصالح» رحمه الله

#### الدرر الشامية

خرج مجاهدًا بماله، ولسانه، وجهده، وأخيرًا بنفسه، ضحى بها مجاهدًا في سبيل الله، ونصرة للحق، أسس لواء أضحى علامة فارقة للجهاد في سبوريا ضد ظلم وبطش الأسد، أنه الشهيد - بإذن الله - قائد لواء التوحيد «عبد القادر الصالح» رحمه الله.

#### طريقه نحو الشهادة:

قبل انخراطه في العمل ضد «بشار الأسد»، كان «الصالح» يعمل في تجارة الحبوب والمواد الغذائية. وقد بدأ طريقه نحو الشهادة بتنظيم المظاهرات السلمية في بدايات الحراك السوري المعارض، في قريته «مارع» في شمال حلب، والتي تبعد عن الحدود التركية السورية حوالي ٢٥ كيلومتر، ثم انتقل بعد ذلك لقيادة بضعة رجال في قريته، ثم إلى قيادة عدة كتائب مقاتلة بسيطة العدد والعتاد.

تحول فكر البطل الشهيد بعد ذلك إلى ضرورة إيجاد كيان منظم وقوي يستطيع ردع قوات الأسد، فحول فكرته تلك إلى واقع ملموس الآن على أرض الواقع وهو ما يعرف بالواء التوحيد».

لا يتعدى عمر عبد القادر الصالح الـ ٣٣ عامًا، إلا أنه صقل لنفسه شخصية جمعت العديد من الكتائب حوله، إذ أنه من القلة القليلة التي تجتمع على محبتها كل الفصائل المقاتلة المعارضة في سوريا.

كان شخصية جامعة ومعروفة بإخلاصها وبنزاهتها في الوسط السوري المعارض، وكان متدينًا ومن دعاة إقامة دولة إسلامية، إلا أنه أكد في عدة مناسبات أن «الدولة الإسلامية لن تُفرض على سوريا بقوة السلاح».

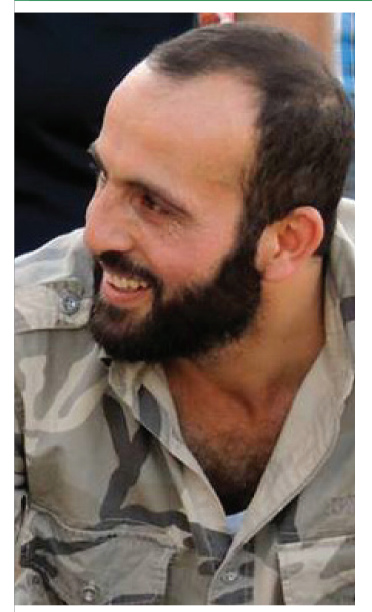
كان الرجل معروفاً ببساطة عيشه وبتواضعه، حتى أن عائلته مكثت في مسقط رأسه «مارع» إلى فترة ليست بالبعيدة، وقد ذكر أبناء بلدته أن «الصالح» في زيارته الأخيرة طلب أن يُحفر قبره وأوصى بأن يُدفن في «مارع»، وهو ما حدث.

«عبد القادر الصالح» كان من القلائل الذين توجهوا لمؤازرة المقاتلين في القصير عندما كانت المعركة في أوجها، بينما رفضت الفصائل الأخرى الدخول في المعركة.

تعرض الرجل لأكثر من محاولة اغتيال حتى أن النظام السوري وضع مكافئة مالية قدرها ٢٠٠ ألف دولار لمن يعتقله أو يقتله.

#### لواء التوحيد علامة فارقة:

أما عن لواء التوحيد الذي أسسه «الصالح»، فهو من أولى التشكيلات الكبيرة التي وحدت الفصائل المقاتلة في منطقة حلب وريفها، كان اللواء أول من دخل مدينة حلب التي تأخرت في دخول معترك الحرب السورية. أما الآن ينضوي تحت راية لواء التوحيد أكثر من ١٠٠٠٠ مقاتل يمتلكون تسليعًا خفيفًا ومتوسطًا لا بأس به؛ من رشاشات ثقيلة وقاذفات صاروخية مضادة للدروع متطورة والقليل من السلاح الثقيل المُصادر من



مخازن ومراكز قوات الأسد من ناقلات جند ودبابات.

ما زال لواء التوحيد الفصيل الأقوى في مدينة حلب حيث يسيطر على أكثر من ٧٠ في المائة من الأحياء الواقعة تحت سيطرة المعارضة المسلحة.

#### لحظة استشهاده:

بحسب المعلومات الأولية التي تم تداولها، تم استهداف «عبد القادر الصالح» رحمه الله لدى اجتماعه بعدد من قادة لواء التوحيد في مدرسة المشاة في منطقة ريف حلب، حيث تم قصف المدرسة المذكورة من قبل سلاح الطيران السوري.

وبعد إصابته تم نقله إلى الأراضي التركية «غازي عينتاب» تحديداً ليتم إسعافه، وبعد ذلك يقال أنه تم نقله جوًا إلى أنقرة لخطورة إصابته، إلا أنه ما لبث أن توفى متأثرًا بجروحه.

تم مواراة جثمانه في بلدته «مارع» في تمام الساعة الواحدة بعد منتصف الليل ليلة الاثنين ١٤ من المحرم ١٤٣٥هـ.

كان - رحمه الله - داعية وحدة وتوحيد، صادق اللهجة، طيب القلب، كريم السجايا.

في ظهوره العلني الأخير منذ خمسة أيام على جبهة اللواء ٨٠ على أطراف مدينة حلب، حث عبد القادر الصالح جنوده على القتال والثبات فى وجه الحملة العسكرية التي تقوم بها قوات الأسد في حلب وريفها منذ عدة أيام والتي وصلت إلى أوجها في السفيرة وفى عملية استرداد اللواء ٨٠ من المعارضة المسلحة.

#### نعوه فقالوا عنه:

نعى الشهيد - بإذن الله- الكثيرون، أولهم المجلس المحلى لمدينة حلب، والـذي قـال فـي بيانـه عـن الصالح أنـه «عُـرف بالشـجاعة، والثبـات، والإقدام، في ميادين الوغى والجهاد . . كما عُرف بتواضعه، وبساطته، وقوة يقينه .. وكان للثورة الشامية والثوار بمثابة صمام أمان من الانزلاق نحو أي انحراف، أو اقتتال داخلي».

كما نعاه الشيخ «محمد زهران عبد الله علوش» قائد جيش الإسلام، قائلًا « إلى والدِّيّ عبد القادر وأولاده وأهله، إلى أهلنا في حلب الحبيبة، إلى كل أبناء سورية، وكل السُّنة في العالم، أحسن الله عزاءنا جميعًا، بشهيد الأمة، رفيق الدرب، القريب من القلب، المجاهد البطل عبد القادر الصالح».

ونعاه قائدا وألوية (المجلس العسكري الثوري في محافظة حماة)، حيث أكدوا في بيان صادر عن المجلس «أن العيون تبكى دمًا على فراقه»، كما ذكر البيان أن الشهيد ارتقى «على أرض الشام المباركة في مواجهة الظلم والظالمين، مقبلا غير مدبر في ساحات الوغى، مدافعا عن أهله وإخوانه فروى بدمه الطاهر أرض وطنه».

كما نعته قيادة جبهة حمص، وكافة قوى الحراك الثوري بالمدينة، قائلة: «ونَشَٰـهَدُ أمـام رَبِّنَا أنَّه أدَّى الأمَانةَ، و بَذَلَ مَا بوُسَـعه لإغَـلاء كَلمَة الحق والذَّوْدِ عَنْ الْمَظْلُومِينَ، وَمَا عَهِدْنَاهُ إلا بطلاً مِغْوَاراً فِيَ مَعَارِكِ الْقُصِير، وقَائداً كبيراً في مَعَارك (قَادمُونَ)».

كما أعلنت ألوية «صقور الشام»، اليوم الاثنين، عن بدء معركة واسعة النطاق في ريف إدلب تحت مسمى «غزوة الثأر للشهيد القائد عبد القادر الصالح».

وختامًا نعته مآذن «خان شيخون» بإدلب، التي طالما رد عنها وعن غيرها بطش الأسد وقواته، فخرجت تصدح وتزف خبر استشهاده وهي تبكي على فراقه، لسان حالها قول الشاعر...

فإما أن نعيش بظل دين

نعزبه وبالنهج الرشيد

وإماا أن نموت ولا نبالي

فلسنا نرتضى عيش العبيد نعى مجلس وإدارة شبكة «الدرر الشامية»، استشهاد قائد لواء التوحيد، البطل المجاهد «عبد القادر الصالح»، الذي استشهد يوم الأحد الماضى في أحد المشافي التركية جراء إصابته بغارة جوية شنها الجيش الأسدى أثناء تواجده مع بعض القادة بحلب.

وكان «عبد القادر صالح» أحد شباب الريف الحلبي من بلدة اسمها «مارع»، عمره ٣٣ عامًا، له زوجة وخمسة أولاد، كان يعمل في تجارة الحبوب والمواد الغذائية، وبالإضافة لذلك، كان يعمل في الدعوة إلى الإسلام في سوريا، الأردن، تركيا وبنغلاديش، وذلك بعد أن أمضى خدمته العسكرية في وحدة الأسلحة الكيميائية في الجيش العربي

كان «عبد القادر» من أول المنظمين للنشاط السلمي والمظاهرات في «مارع» وحينها أطلق عليه اسم «حجي مارع»، ثم انتقل إلى العمل المسلح

بعد بداية الثورة بشهور، اختير ليكون قائد الكتيبة المحلية في بلدة مارع، ثم اختير ليقود مجموعة من الكتائب العسكرية للقتال في الريف الشمالي لحلب تحت اسم «لواء التوحيد» ، يتمثل دور «الصالح» في هذا اللواء بقيادة العمليات العسكرية فقط، أما قائد اللواء فهو «عبد العزيز سلامة».

يتمتع «عبد القادر الصالح» بالكاريزما العالية، فبالرغم من نحول جسده لديه حضور قوي، ووجه قريب إلى القلب، شعبيته عالية بشكل عام في كل مدينة ومحافظة حلب ، إلا أنه وفي بداية الثورة كانت هناك بعض التحفظات من أهل مدينة حلب على دخول لواء التوحيد للمدينة خوفًا من رد النظام السوري القوي وأثره عليها.

«عبد القادر» كان يريد أن يرى سوريا دولة إسلامية، ولكنه قال: «إن هذه الدولة لن تفرض أبدًا بقوة السلاح»، يرى بأنه ليس هناك أي مانع من تجنيد أشخاص ليسوا سوريين في اللواء، ولكن بحسب ما ذكر لا يوجد في اللواء أي شخص غير سوري إلى الآن.

كان «عبد القادر» دائمًا في الصفوف الأمامية في كل المعارك حتى في المعارك الأخيرة «اللواء ٨٠ في حلب»، كان متواجدًا مع عناصره طيلة الوقت، وقبل ذلك في معركة «القصير» عندما امتنعت معظم الكتائب

تعرض «الصالح» إلى أكثر من حادثة اغتيال، كما أن النظام السوري وضع مكافأة مالية وقدرها ٢٠٠ ألف دولار لمن يعتقله أو يقتله.

عائلة «الصالح» بقيت في مدينة «مارع» إلى فترة قريبة، حتى أنه في إحدى زياراته إلى المدينة قد قام بحفر قبر له هناك، وأوصى بأن يدفن

العقيد «رياض الأسعد» ينعى الشهيد قائد لواء التوحيد «عبد القادر الصالح»

نعى العقيد «رياض الأسعد» القائد العام للقيادة العامة للجيش السوري الحر، قائد لواء التوحيد المجاهد «عبد القادر الصالح»، الذي استشهد يوم الأحد الماضي في أحد المشافي التركية جراء إصابته بغارة جوية شنها الجيش الأسدي أثناء تواجده مع بعض القادة بحلب.

وقال «الأسعد» في بيان له اليوم: «بأسمى مشاعر الفخر والحزن . الاعتزاز والألم وبقلوب مؤمنة بقضاء الله، وقدره يزف الجيش السوري الحر للشعب السوري ولجماهير الأمة رجلاً من رجال الثورة الأشداء وبطلامن أبطال المعارك والخنادق وقائدًا من خيرة أبناء الوطن... الشهيد القائد البطل عبد القادر الصالح قائد لواء التوحيد». وأضاف: «وإننا إذ نتقدم باسمى وباسم القيادة العامة للجيش السوري الحرقادة ومقاتلين من ذوي الشهيد الكرام وأبطال لواء التوحيد وأهل بلدته «مارع» في ريف حلب الشهباء، وكافة جماهير محافظة حلب البطولة بأسمى آيات العزاء والمواساة نسائل الله العلي القدير أن يتغمد شهيدنا المفدى بواسع رحمته ويسكنه فسيح جناته مع الشهداء والصديقين «وحسن أولئك رفيقا».

وأكد البيان أن الثورة السورية والجيش السوري الحرقد فقدوا «مجاهدًا وقائدًا ميدانيًا تشهد له ساحات الوغى ببأسه وجسارته أوجع أعداء الثورة وأعداء الشعب السورى بضرباته وإقدامه».

وعاهـد «الأسـعد» في بيانه «الشـهيد البطل وكافة الشـهداء أن نسـتمر بالثورة حتى إسقاط نظام العمالة ودحر الاحتلالات الأجنبية عن وطننا سوريا، ونقسم بدماء عبد القادر الصالح وكل شهداء الجيش السوري الحر الميامين أن الثورة مستمرة حتى الانتصار» ■

ملف العدد .. وترجل الفارس

## القائد عبد القادر الصالح (صفحات مجهولة لبطل معلوم)

د . أحمد موفق زيدان



حين بدأت رحلتي من أنطاكيا باتجاه كليس لأعبر الحدود التركية إلى سورية الحبيبة في يوم من أيام آيار (مايو) من عام ٢٠١٢، كان ينتابني كثير من القلق وأنا المتشوق بل واللاهث وراء أقدامي شوقاً لرؤية حلب الشهباء التي مغادرة سوريا مع عشرات الآلاف من أمثالي .. كل من عايش فترة الثمانينيات -كأمثالي- من كل من عايش فترة الثمانينيات -كأمثالي- من من الإنسانية يخشى العودة ... فالعودة لأمثالنا من الإنسانية يخشى العودة ... فالعودة لأمثالنا هي عودة إلى السجون في أية لحظة كون الذاكرة لا تزال تذخر بأساليب قمع النظام وسطوته وقوته بحق معارضيه.

لكن هذه السطوة لم يعد لها أرضية اليوم في شعب قد انتفض بكافة شرائحه معلنا القطيعة التامة مع عصابة إجرامية متوحشة .. تلمس ذلك بوضوح حين تعبر معبر السلامة وتدخل الأراضي السورية، حيث كل شيء ينضح بالحرية وبسوريا الجديدة ..

نحث الخطى صوب إعزاز، حيث مقبرة الدبابات ومنها إلى «مارع»، حيث مسقط رأس البطل عبد القادر الصالح تقبله الله في عليين.. نصل إلى حلب وننام ليلتنا فيها.. كانت عودة بمثابة عودة الروح الشامية إلى جسد ودّعها منذ زمان..

في الصباح يُعرفنا دليلنا على الشيخ «مارع» القائد العسكري للواء التوحيد عبد القادر الصالح . شاب في الثالثة والثلاثين من عمره كان تاجرًا متوسطًا قبل الثورة، وقدم كل ما يملك من أجل تمويل كتيبته التي أنشاها في بداية الثورة وشاركت في هدم صرح المخابرات العسكرية المجرم بإعزاز، وخاضت ما وُصف بمجزرة الدبابات، والتي دمر فيها ١١ دبابة . الشيخ «مارع» لا بروتوكولات لديه . لباسه أقل من لباس أي جندي لديه . أقرب إلى البساطة والعفوية . التوكل زاده وحب المسلمين والمجاهدين بكافة أشكالهم وألوانهم عدته . لا يحب النميمة ولا القيل والقال، ولا يلتفت لكل من يثبط أو يتساقط على الطريق . .

مباشرة عرض علينا كل أنواع المساعدة من أجل تأمين مهمتنا الصحافية كما نريد . وفر لنا كل شيء حماية . . وجوا نفسيًا . . . ولقاءات مع كل فصائل المجاهدين والثوار دون أن يطلب لنفسه أو للوائه شيئًا . . .

كان واضحًا لديه الهدف.. إسقاط النظام السوري المجرم .. وإقامة دولة إسلامية شورية..ولذا فقد حرص على إقامة علاقات مع كل فصائل المجاهدين، فأحبهم جميعًا وأحبوه كذلك ..

فقلما تجد شخصية مجمع عليها كشخصيته..

الرجولة والبطولة له عنوان .. لم يتأخر عن مساعدة أحد، وكان حرصه على تمتين الصف وتوثيق العلاقة بين المجاهدين والحاضنة الشعبية على رأس أولوياته ..

ولا زلت أذكر حين كنا معه يوم اقتحم مباني الدفاع المدني وهو في أوج المعركة، ولما سمع عن خلاف وقع بين مقاتليه وأهالي منطقة حلبية ترك كل شيء وركب السيارة فرافقناه إلى المكان..

ولما وصلنا لم يبرح المكان حتى أصلح بين الطرفين، وجعل المجاهد يقبل رأس الرجل المسن الذي اختلف وتنازع معه.. انفض النزاع ليعود إلى المعركة وهو يردد في سيارته بما معناه لا بد أن تكون صلتنا بالناس قوية، وإلا فنحن نستنسخ نظاما طائفيا نسعى للإطاحة به»..

أول ما يشدك إلى الحاجي مارع هو شعورك من أول ما تلقاه أن ظاهره كباطنه .. لا يعرف التلون .. لباسه البسيط المتواضع قد يعكس ما في داخله .. وأكثر ما يشدك أيضاً مقته للحزبية وتأكيده على محبة المسلمين جميعهم..

لا زلت أذكر قصته لي حين التقى بضباط دولة مجاورة طالباً منهم تزويده بصواريخ متطورة أرض جو لوقف دك وتدمير مدينة حلب الشهباء، وقد كان قلقًا جدًا على مظاهر

الخراب والدمار فيها ..

ولما واجهه الضباط بأن خوفهم هو من سقوط هذه الصواريخ المتطورة بأيدى مسلحين متشددين حسب توصيفهم، وبالتالي لا بد من ضمانات لعدم وقوعها بتلك الأيدي، ردَ «حاجى مارع» ردًا مفحمًا، فقال لهم: «خذوني أسيراً لديكم حتى يتم إسقاط طائرات العصابة المجرمة ثم أفرجوا عنى بعد أن تطمئنوا على استخدام الصواريخ»، فما كان من الضباط إلا أن بكوا أمامه .. وأغلقوا الموضوع ..

«الحاجي مارع» قمة في البساطة .. يذكرك بقول السلف «أحب إخواني الذي لا يتكلف لى»، عرض علينا مرة أن نتعشى عنده، وظللنا ننتظر العشاء حتى الساعة الثانية عشر ليلا .. وفوجئنا بإرساله شخصًا من طرفه لينقلنا إلى شقته السرية في حلب..

وجدناه متعبًا منهكًا مستلقيًا على فراش أكل عليه الدهر وشرب .. نهض مسلمًا علينا ومعتذرًا عن التأخير، فالأشغال لم تسمح له بالعودة إلى بيته إلا الآن .. ببساطته المعهودة

الرائعة التي أحبه الجميع بسببها ولغيرها من الخلال الجميلة، نادى على جنوده ماذا أعددتم لنا، فإذا بالملوخية والأرزيقدم مع كلمات في غاية الأدب سامحونا على التقصير.

كنا حين نرافقه إلى مقرات الجماعات الجهادية الأخرى . نراه يتودد لبعض أتباعهم أكثر حتى من جنوده .. يقول لنا إنهم مجاهدون وأبطال وهم أفضل من كثير من جنودنا .. لا بد أن نحارب الحزبية وأن نعمل كمسلمين وسوريين من أجل مستقبل أفضل ■

#### واحلة الشعسر

#### في رثاء القائد المجاهد

### عبد القادر الصالح

د . حسان الجاجه

بكت حلبٌ وغشّاها شُحوبُ أتى خبرٌ بجنح الليل يسري أُسائلُ يا صحابي هل مجيبُ فيرجع بالصدى صوت أسيف وما حلبٌ تئنُّ بها البواكي على علم الجهاد بكت عيونٌ أعبدُ القَادر المغوارُ أفضى! رحلُتَ أيا هـزبـرُ وذاك حقُّ هي الجنباتُ للشهداء دارٌ ومن طلبَ الشهادة في عُلاها أبا المحمود فاهنأ، أيَّ بيع مهرت الحور مالك ثم نفساً هو العبدُ التّقيُّ كما شهدنا هـو الـصـالـحُ، وأكـرم نبتَ خير غضنفرُ إذ تناديه المناياً تُـرجَّـلُ أو تمـهَّـلُ ذاك يـومُّ أيا قلبى ثقُلُتَ فما يداوى وأيمُ الله لولا اللهَ نرجو أيا قلبي تجلُّد ليس حـزنُ على درب الشهادة سوف نمضى نفوسٌ أبرمت لله عهداً أيــا ريَّـــاه شـــامُ الــعــزِّ تشكو أيا رباه نصرك لا تذرنا تغمَّد عبدَك الصالحُ بعفو إذا منَّا الكَميُّ غدا صريعاً فنحنُ الصيدُ في الميدان أسدٌ

ومارعُ بالأسى ثكلى تـذوبُ وأرَّقٍ مضجعي خطبٌ رهيبُ يُقلِّبُ، عَلَّهُ خبر كذوبُ بلى قد غاب، فارَقَنا الحبيبُ بل الشامُ السليبةُ والدُّروبُ وساحاتُ النزال لها نحيبُ إلى ربِّ العباد، له نـؤوبُ ومَـن نـال الشـهـادَة لا يخيبُ بظلَ العرش مأواهم يطيبُ أتتُ بسهامها عَجلي تُصيبُ ربحت مع الإله هو الحسيبُ رأتُ عيشَ المهانة لا يطيبُ شجاعٌ ليس تُرهبُه الحروبُ لَـهُ من إسمه السامي نصيبُ لهُ في خُوضها شأنٌ عجيبُ له في اللوح وعدٌ لا يغيبُ جراحك إذ تكالبت الخطوب لفَتَّت من جوانحنا الكَروبُ يدومُ، سيرجع الوطن السليبُ قوافل ليس تُرهبُنا الخطوب نوالُ النصر أو موتُ قريب تداعى حول قصعتها الصَّليبُ بحبلك قد تعلّقت القلوبُ وأكرم نُزلَه، أنتَ المُجيبُ ف آلاف الكماة لها ضُروبُ

وليسَ لشمس عزّتنا غُروبُ

#### مرثية الشيخ حامد العلي في ...

### ليث الجهاد الشامي

بكيتُ وهل بكاءُ الحرِّ عيبُ ١٩

إذا كان البكاءُ على أسود

وخيـرُالـدمـع أن تبكي رجـالاً

بقايا الفخرمن تلك العهود

بكيتُ لقائد التوحيد ليث

كانّ لواءَهُ مجدُ الرشيد

كانَّ مقامه في الحرب ليثُّ

وأسراب المجوس كما القرود

يبشروجه ه بشروق شمس

وآخــرُ عهدها عبد الحميد

أعــــاد إلــــى الــعــروبــة تــــاجَ عــزِّ

وللإسلام أمجاد الجدود

تتابعت الخطوبُ عليه تتُرى

وظل على الخطوب كما الحديد

حكيمٌ في شجاعته وشهمٌ

ومقدامٌ بتخطيط حميد

وجــــدُّدَ بالجـهاد تـليـدَ فـخـر

بارض الشام في جيل جديد

تمنَّى أن يكونَ بها شهيداً

فنال مجاهداً إسم الشهيد

سلامُ الله نالُ بإذن ربّعي

وجنات النعيم مع الخلود

كذلك يخلدُ الأحرارُ موتُ

بعزّ ، والفنا موتُ العبيد

#### أخلاق ... وآداب

### أخلاقيـــات الصــــورة في توثيق العمل الخيري والإغاثي



عاصم الحايك

يُعد العمل الخيري التطوعي شريكاً استراتيجياً للقطاع الحكومي والقطاع التجاري الربحي، لذا أطلق عليه المتخصّصون (القطاع الثالث)، حيث يُسهم بشكل فاعل في عملية التوازن الاجتماعي مع القطاعين الأول والثاني من خلال مؤسسات المجتمع المدني والأهلي والتي تُمثّل الهيئات الخيرية التطوعية مكوّناً حيوياً، ورافداً أساسياً في الشراكة الاجتماعية لبُنية المجتمع المدني.

ويتركّز حديثنا عن الهيئات والمؤسسات الخيرية الإسلامية في حيّثية التوثيق للمعونات الإغاثية والإنسانية، وطرق استلامها من قبل المحتاجين والمُعوزين، وهو ما تمّ الاصطلاح عليه إعلامياً ب (أخلاقيات الصورة) وهذا من صنوف اللباقة الاجتماعية التي (تُعد من الصفات المتميزة التي ينبّغي أن يتحلّى بها الشخص الناجح والتي تمكّن الأفراد من المحافظة على شعور الطرف الآخر وإضفاء جو من الوُد المطلوب لإنجاح أي علاقة إنسانية) أ.هـ«من مقال للدكتور منصور القطري في موقعه بتصرف يسير».

(فصناعة الصورة والرسالة الإعلامية الجيدة التي تخدم توجه الجمعيات الخيرية لا يعني بحال عدم مراعاة خصوصية المستفيدين مثل «المحتاجين والمسنين والأيتام والمرضى» بعرض صورهم في المنشورات والأخبار دون مراعاة مشاعرهم، ومراعاة الذائقة الاجتماعية، ودون مراعاة النائقة الاجتماعية، التوثيق، خصوصاً في ظل الانفتاح المعلوماتي وانتشار مواقع التواصل الاجتماعي، وأهمية توظيف «الصورة والخبر» على صناعة الصورة وللغينة الإيجابية للعمل الخيري) أ. ه. «من مقال للأستاذ: السيد الشامي في موقع

وبقراءة نقدية شرعية للتقارير الدورية والمواقع الإلكترونية نلحظ وجود تجاوزات لبعض المنشآت والهيئات العاملة لا تتناسب

مع (أخلاقيات الصورة) ولا ترتقي إلى شرف المهنة مع إغفال الجانب الشرعي في ذلك. ومن هذه التجاوزات: إظهار المنة في العطاء، وتصوير المستفيدين أثناء تسلمهم الإعانات بشكل مهين من مندوبي الهيئات التطوعية، وإجراء اللقاءات مع المحتاجين أو ذويهم بصورة تحمل في طياتها الامتنان والامتهان ولا تتناسب مع (أخلاقيات الصورة) مع التسليم التام بحسن المقصد وهو: مجرد التوثيق.

لذا رسم الشارع الحكيم ملامح لأدبيات العطاء؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا نُطُعمُكُمُ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَآءً وَلَا شُكُورًا﴾ (الإنسان: ٩).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «ومن طلب من الفقراء الدعاء أو الثناء خرج من هذه الآية» (الفتاوى (١١/١١) بتصرف يسير)، وقال أيضا: «ومن طلب من العباد العوض ثناءً أو دعاءً أو غير ذلك لم يكن محسناً إليهم لله» (الفتاوى ١/ ٥٤).

وقد أشارت الآيات القرآنية في مواضع شتى الى تأصيل مفهوم إنساني نبيل وهو (ضمان كرامة المحتاج) من قبل الباذلين، تأمّل قوله تعالى: ﴿فَأَمّا النّيتيمَ فَلَا تَقْهَرٌ (٩) وَأَمّا السّائلِ فَلَا تَقْهَرٌ (٩) وَأَمّا السّائلِ فَلَا تَقْهَرٌ (٩)؛ واقرأ قول عَلَا تَنْهَرُ (٩)؛ واقرأ قول تعالى: ﴿كَلّا بَل لّا تُكْرِمُ ونَ النّيتيمَ ﴾ (الفجر:

وهـذا المعنى ورد في قولـه تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنفَقُونَ أَمُواَلُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّه ثُمَّ لاَ يُتَبُعُونَ مَا أَنفَقُواً مَنَّا وَلاَ أَذْى لَّهُمَّ أَجُرُهُمْ عندَ رَبِهمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٦٧) قُولً مِّغُـرُوفٌ وَمَغْفَرَةٌ خَيْرٌ مِّن صَدَقَة يَتْبَعُهَا أَذْى وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ﴾ (البقرة: ٢٦٢–٢٦٣).

وهذا هو مفترق الطرق بين الهيئات الإغاثية الإسلامية والمنظمات الغربية، باعتبار أن الهيئات الإسلامية تنطلق من ثوابت شرعية وأسس إنسانية نبيلة ورسالة سامية، تنبع من مبدأ التكافل الاجتماعي، الذي وضحه الشارع

الحكيم في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُوَّمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾(الحجرات: ١٠)، خلافاً لمنظمات العون الغربية الرسمية والتي تعتمد في غالبها على مبدأ (المقايضة) في مصالحها السياسية والاقتصادية مقابل العطاء، وهو ما يحلو للكاتب البريطاني غراهام هانكوك وصفها في كتابه (سادة الفقر) بأنهم «الراقصون في الأزمات والسائحون في الكوارث».

على أن توثيق الأعمال الخيرية والإغاثية للمنشأة عبر الطرق الإعلامية والإعلانية الحديثة وعمل التقارير الدورية لمجالس الإدارات يتم بمراعاة جانبين اثنين:

الجانب الأول: التفريق في التوثيق بين صنفين من أصناف الأعمال الخيرية:

الصنف الأول: وهم الأشخاص المستفيدون من العون مباشرة كالأيتام والأرامل ومن في حكمهم، فه ولاء يُكتفى في التوثيق بتزويد الكافل أو الباذل بالبيانات الشخصية الكاملة للمستفيد وتذييلها بالوثائق الخطية في تسلُّم المبالغ أو صور الشيكات في حال كان العطاء دورياً من طرف الباذل، وعبر رؤية محاسبية ومؤسسية.

الصنف الثاني: المشاريع ذات الطابع المرحلي كبناء المدارس والأوقاف وحفر الآبار ففي هذه الحالات يتم التصوير لمراحل المشروع كاملة ويُستحسن استخدام آلات التصوير التي تُظهر تاريخ الالتقاط للصورة فهو جانبٌ توثيقي مُعتبر للمانحين والباذلين من جهة، ولأرشفة العمل الخيري وتقييم الأداء المهني من جهة أخرى.

الجانب الثاني: مراعاة حالة السلم والحرب من قبل الباذلين؛ فإلحاح البعض بتزويدهم بتصوير وتوثيق المعونات إبان الصراعات والحروب -وخاصة في برامج الإغاثة العاجلة قد يسبب في تأخر وصول تلك المعونات، أو يعرض العاملين والمستفيدين للخطر؛ وفي هذه الحالات يجب أن تكون الثقة هي سيدة الموقف

#### أخــلاق ... وآداب

بين الباذلين والمنشآت الخيرية.

وهنا يبرز تفعيل مفهوم (الجودة الشاملة) في العمل المؤسّسي الخيري والإغاثي من خلال تضافر الجهود وتعزيز مفهوم منظومة العمل المشترك من خلال أمرين:

الأول: إقامة الدورات التدريبية وورش العمل المتخصّصة لتأهيل العاملين في المجال الخيري والإغاثى لرفع مستوياتهم العلمية والعملية، وتدريب الكوادر الإعلامية لديها على أدبيات التوثيق من خلال المنظور الشرعى بدءاً من عملية التصوير وانتهاءً بالإخراج، وليكن ذلك من

أولويات المؤسسات العاملة في الميدان في المراحل الأولى من تأسيسها وذلك باستقطاب الكفاءات الإدارية المتمّرسة في العمل الإعلامي ليسمهُل تدريبها وتهيِّئتُها نفسياً وثقافياً واجتماعياً، تحسباً للحالات الطارئة والأزمات التي تتطلب التدخل الإغاثي العاجل.

الثانى: تشكيل (الهويّة الإعلامية) للمنشأة من خلال أهمية إبراز (الشعار) للهيئات والمؤسسات والإغاثية في التقارير المرئية والمطبوعة ولباس العاملين وصناديق المعونات. كما أن على المؤسسات الخيرية أن تسير في

طريقها عبر مسارين متوازيين:

المسار الأول: تعميق أواصر الثقة بينها وبين المانحين والباذلين من خلال وضوح الرؤية في المشاريع والأعمال الخيرية.

المسار الثاني: بناء الشراكات والتحالفات الإقليمية مع الهيئات الخيريـة الأخرى، وعبر الإسهام في تبني المؤتمرات والملتقيات ضمن الأطر الشرعية.

هذه إضاءات في محطة التوثيق للعمل الخيري والإغاثي آمل أن تفتح المجال لآفاق علمية مستقبلية

# بين وَرقتَي تقويم

إن نَــزُعَ آخــرَ ورقــة فــى التقويم، ووضــعَ تقويم جديـد عـددُ ورقاتـه ٣٦٠ ورقـة لهـا دلالاتً كثيـرة.. إنـه يعنـى نهايـة عـام وبدايـة آخـر.. وصفحات من الزمن طُويت ولن تعود!

وهذا قدر مشترك، لا بد منه لكل من فسح الله في أجله، لكن الشأن في أثر هذا الهدم الذي نشاهده لأعمارنا، ونعيشه لأنفاسنا، فإن كلِّ يوم ندركه -وإن كان ظاهره زيادةً في العمر- إلا أنه من جهة أخرى نقصٌ من حياتنا، واقتراب من ساعة الصفر: الموت!

تمتلئ الأوراقُ الثبوتية بمثل هذه العبارة: في يوم ...من عام ...ولد (فلان) وفي يوم ... مات (فلان)، وتناقل الناسُ في مجالسهم: (مات الرجل العادى).

يُقَدِّرُ لك أن تجلس مع شخصين، وُلدا في شهر واحد، وربما في يوم واحد، وعاشا في بيئة واحدة، وظروف متشابهة، ولكنك تجد بينهما بَوناً شاسعاً في التحصيل والأثر على نفسَيهما، والتأثير فيمن حولهما، أحدهما يَصدُق عليه وصف (الرجل العادي)، فما السبب؟

من البدهي أن يقال: إن اليوم الذي يعيشه كل فرد منا عددٌ ساعاته واحد، فلا يوجد أحدُّ يومه وليلته أكثر من أربع وعشرين ساعة، لكن الفرق هو في استثمارهاً، والإفادة منها.

إنك حين تقرأ قوله تعالى في توبيخ الكفار:

﴿أُولَـمُ نُعَمّرُكُم مَا يَتَذَكّرُ فيه مَن تَذَكّر ﴾ (فاطر: ٣٧)؛ لتلمس فيه التقريع بعدم اغتنام الحياة، ولهذا يقول الواحد من هؤلاء -عند معاينة مقدمات الموت-: ﴿رُبِّ ارْجِعُون ♦ لَعَلَّى أَعُمَلُ صَالحًا فيمَا تَرَكُتُ ﴾، فهى رغبة في إعطاء فرصة زمنية جديدة للاستدراك، ولكن هيهات: ﴿كَلَّا إِنَّهَا كَلَمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمُ بَرْزَخُ إِلَى يَوْم يُبْعَثُون ﴾ (المؤمنون: ٩٩، ١٠٠).

بل إن في قُوله عَلَيْهُ: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسائل عن عمره فيما أفناه...» الحديث .. ما يدلّ على هـذا المعنى بوضوح .. فالعمر يفني، لكن الشأن فيم فني؟

إن من المهم لمن أراد أن يغتنم ساعات عمره، وأيامَ حياته، فيما يعود عليه بالنفع؛ أن يخطط لذلك تخطيطاً جيداً، وإن من أهم ما يعين على

اغتنام الأوقات واستثمارها .. ما يلى: ١- ضع لك هدفاً كبيراً في حياتك، يشبه أن يكون عنوان الكتاب، كأنك تنظر إليه كلما جدّت عليك صوارف تصرفك عنه.

٢- ضع أهدافاً أصغر تُعين على تحقيق الهدف الكبير، وتكون الأهداف الصغرى بمثابة الوسائل لتحقيق الهدف الكبير.

٣- من المهم تحديد مدة زمنية مناسبة لتحقيق كل هدف من هذه الأهداف، فإن العمل الـذي لا يمكـن قياسـه -بوضـع معاييـر



معتبرة عند أهل التخصص بحيث يُتحاكم إليها- لا يمكن تقويمه أو تقييمه.

٤- لا تبالغ في أهدافك، ولا تجعلها هزيلة أو ضعيفة، بل كن مراعياً في ذلك لهمّتك، والإمكانات المتاحة حالياً، أو التي يمكن توفيرها مستقبلاً بإذن الله.

٥- راجع أهدافك كل فترة؛ لتنظر فيما تم وما تأخر إنجازُه، وتبحث سببَ التأخر.

٦- قبل ذلك وأثناء وبعده: لا تغفل عن كثرة دعاء الله بالتوفيق، والتعلق به سبحانه، والتبرؤ من الحول والقوة إلا من حوله وقوته، فإن أعظم التوفيق ألا يكلك الله إلى نفسك طرفة عين، والخذلانُ والعجز أن تُوكِل إلى نفسك وقدراتك.

وعليه، فاحذر من ترديد عبارات بعض الناس الذين يُفرطون في الحديث عن الثقة في النفس، بل اعرف قدراتك، واحذر من الثقة فى نفسك.

والأمثلة التي يمكن ضربها في هذا المقام لا يمكن حصرُها، والموقّق من استعان بالله، واستشار، ثم انطلق: ﴿فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكُلُ عَلَى اللَّه إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكَّلينِ ﴿ (آلِ عمران:

أســأل الله تعالى أن يسـتعملنا في طاعته، وأن يجعلنا ممن طال عمرُه وحسن عمله ■

#### طهارة المسلم (٤)

# الغُسُـل





#### تعريفه:

التقرب إلى الله باستعمال الماء الطهور في جميع البدن على وجه مخصوص.

#### شروط الغُسل:

يُشترط لوجوب الغسل ما يشترط للوضوء وهو: التَّكليف، ووجود الماء، والقدرة على استعماله.

ويُشترط لصحة الغسل: الإسلام، والنيَّة، وإزالة ما يمنع وصول الماء للبشرة، وطهارة الماء.

#### أركان الغُسل:

للغسل ركنٌ واحد وهو: تعميم جميع البدن بالماء. أي إيصال الماء إلى جميع أجزاء الجسم، بما في ذلك تنظيف الفم والأنف بالمضمضة والاستشاق.

وسواءً كان ذلك بصَبِّ الماء على البَدن، أو الانغماس في الماء، كالسباحة مثلاً.

ولو اغتسل للتبرُّد أو التَّنظَف ونوى رفع الحدث الأصغر: فإنَّه يصلي بذلك الغسل كذلك.

أما لو اغتسل غُسلاً مستحبًا أو مباحًا دون نية رفع الحدث فلا بد من الوضوء.

#### سنن الغسل:

يكفي في الاغتسال تعميم البدن بالماء. ولكن هناك سُننٌ يُستحبُّ للمسلم القيام بها لتحقيق الاقتداء بالنبي عَنَّ في صفة غسله من الجنابة، عَنْ عَائشَةُ وَرضي الله عنها من الجنابة، عَنْ عَائشَةُ وَرضي الله عنها قَالَتُ: «كَانَ رَسُولُ الله عَنْ إِذَا اغْتَسَلُ منْ الْجَنَابَة يَبْدَأُ فَيَغْسِلُ يَدَيْهُ، ثُمُّ يُفُرخُ (يصبُّ) بيمينه عَلَى شَماله فَيغْسِلُ فَرْجَهُ، ثُمَّ يَتُوضَّأُ وَضُوءَهُ للصَّلاة، ثُمَّ يَأْخُذُ الْمَاءَ فَيُدْخِلُ أَصَابِعَهُ فِي أُصُولِ الشَّعْرِ (جدوره وأساسه)، حَتَّى في أُصُولِ الشَّعْرِ (جدوره وأساسه)، حَتَّى إِذَا رَأَى أَنْ قَدْ اسْتَبْرَأَ (أوصلَ الماءَ إلى جميع البشرة) حَفَنَ عَلَى رَأْسِه ثَلاث حَفَنَات (الحفنةُ ماءُ الكفين)، ثُمَّ أَفَاضَ (صَبَّ الماء) علَى سَائر ماءُ الكفين)، ثُمَّ أَفَاضَ (صَبَّ الماء) على سَائر

جَسَدِهِ، ثُمَّ غَسَلَ رِجُلَيْهِ» أخرجه البخاري، ومسلم.

#### موجبات الغسل:

١- خروج المني دفقاً بلذة باحتلام أو استمناء.
 والاحتلام: خروج المنى أثناء النوم.

والمرأة كالرجل في ذلك، لحديث أُمِّ سَلَمَة وَرضي الله عنها - قَالَتَ: «جَاءَتُ أُمُّ سُلَيْم إلَى رَسُولِ الله عنها - قَالَتَ: «جَاءَتُ أُمُّ سُلَيْم إلَى رَسُولِ الله، إنَّ الله لاَ يَسَتَحْيِي مِنْ الْحَقِّ، فَهَلْ عَلَى الْمَرْأَة مِنْ غُسُلُ إِذَا الْحَتَّامَ تَهُ قَالَ النَّبِيُّ عَلَى الْمَرْأَة مِنْ الْمَاء، فَفَلْ عَلَى الْمَرْأَة مِنْ الْمَاء، فَفَلْ عَلَى الْمَرْأَة مِنْ الْمَاء، فَفَطَّتُ أُمُّ سَلَمَة - تَعْنِي وَجَهَهَا - وَقَالَتَ: يَا رَسُولَ الله أَوَتَحْتَلِمُ الْمَرْأَةُ وَقَالَ: نَعَمْ تَربَتَ يَا رَسُولَ الله أَوَتَحْتَلِمُ الْمَرْأَةُ وَقَالَ: نَعَمْ تَربَتَ يَمِينُك (دعاء بالفلاح والفوز)، فَيمَ يُشْبِهُهَا وَلَلْهُ المَاء وَلَلْهُ وَلَدُهارَي، ومسلم.

- إن رأى الشخص أشر المني على جسمه أو ملابسه بعد الاستيقاظ من النوم: وجب عليه الغسل، سواءً تذكّر هذا الاحتلام أم لم يتذكر. - أمّا إن رأى في منامه أنّه احتلم ثم لم يجد أثرًا للاحتلام: فلا غُسل عليه.

Y- الجماع: فإذا جامع الرجل زوجته ولو لم ينزل المني، وجب الغسل عليهما جميعاً، لحديث: «إذا جَلسَ بَيْنَ شُعبِها الْأَرْبَعِ ثُمَّ جَهَدَها فَقَدَ وَجَبَ الْغَسْلُ» أخرجه البخاري، ومسلم، وفي رواية (وَإِنْ لَمَ يُنْزِلُ) أخرجه مسلم.
أما مجرَّد المس دون إيلاجٍ ولا جماع، فليس فيه الغسل.

٣- خروج دم الحيض أو النفاس من المرأة.
ويكون الاغتسال منهما بعد انقطاع الدم وتمام الطهر، ويجوز الاغتسال أثناءهما للتنظف.
كما يجب الغُسل في حالتين غير الجنابة وهما:
٤- إذا أسلم الكافر: فيجب عليه أن يغتسل حعلى الأرجح ليُزيل عنه آثار الكفر فيكون نظيفًا ظاهرًا وباطنًا.

٥- إذا مات المسلم بغير الشهادة في سبيل

الله: فإنَّه يُغسل، ثم يُكفَّن في ملابس خاصة، ثم يُصلى عليه ويدفن.

أمَّا الشهيد فلا يُغسَّل، ولا يُكفَّن، بل يدفن بثيابه التي مات فيها .

#### ما يحرم فعله على من كان عليه حدث أكبر:

١- الصلاة.

٢- الطواف.

٣- مس المصحف وحمله من غير حائل.

٤- قراءة القرآن:

يحرم على المحدث حدثاً أكبر أن يقرأ شيئا من القرآن عند جمهور العلماء.

وقد قَصَرَ عديد من الفقهاء ذلك على الجنب دون الحائض والنفساء.

٥- المكث في المسجد:

لكن يرخص في المرور أو الدخول لقضاء حاجة سريعة؛ لقول الله تعالى: ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقُرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلا جُنبًا إلا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْلَمُوا تَغْتَسلُوا ﴾ (النساء: ٤٣).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قَالَ لِي رَسُولُ الله عَنها المَسْجِد، قَالَتْ السَّجِد، قَالَتْ التي يسجد عليها المصلي) منَ الْمَسْجِد، قَالَتْ فَقُلُتُ: إنِّي حَائِضٌ، فَقَالَ: إِنَّ حَيْضَتَكُ لَيْسَتُ في يَدك): في يَدك)، ومعنى: (حَيْضَتَكُ لَيْسَتُ في يَدك): أي: يدك ليست نجسة؛ لأنها لا حيض فيها، وقيل: حيضك ليس بإرادة منك أو قدرة على منعه، فقد أذن الرسول على الملوور في المسجد للإتيان بالخمرة مع أنها حائض.

وعَنْ مَيْمُونَةَ - رضي الله عنها - قَالَتُ: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَضَعُ رَأْسَهُ فِي حَجْرٍ إِحْدَانَا فَيَتُلُو اللّه ﷺ يَضَعُ رَأْسَهُ فِي حَجْرٍ إِحْدَانَا فَيَتُلُو اللّهُ رِآنَ وَهِي حَائِضٌ، وَتَقُومُ إِحْدَانَا بِخُمْرَتِهِ إِلَى الْمَسْجِدِ فَتَبْسُطُهَا وَهِي حَائِضٌ» بِخُمْرَتِهِ إِلَى الْمَسْجِدِ فَتَبْسُطُهَا وَهِي حَائِضٌ» أَخرجه النسائي

#### عقيدة المسلم (٤)

### الركن الثاني من أركان الإيمان: الإيمان بالملائكة

الشيخ فايز الصلاح

الملائكة: عالم غيبيٌّ، مخلوقون من نور، مطيعون لله تعالى.

وليس لهم من خصائص الربوبية والألوهية شيء، كعلم الغيب، فقد خلقهـ م الله تعالى ومنحهم الانقياد التـامُّ لأمره، والقوة على تنفيذه، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ عندَهُ لا يَسْـتَكُبرُونَ عَنْ عبَادَته وَلا يَسْتَحُسـرُونَ (١٩) يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لا يَفْتُرُونَ ﴾ (الأنبياء: ١٩، ٢٠) ﴿لَا يَعْصُونَ الله مَا أَمَرَهُمْ وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤَمَرُونَ ﴾ (التحريم: ٦).

وهم عدد كثير، لا يحصيهم إلا الله تعالى، وقد ثبت في الصحيحين من حديث أنس -رضي الله عنه- في قصِة المعراج أن النبي عَيْكُ رُفع له البيت المعمور في السماء، «يُصلِّي فيه كُلْ يَوْم سَبْعُونَ ألْفَ مَلْك إذًا خَرَجُوا لَمْ يَعُودُوا إِلَيْه آخرَ مَا عَلَيْهِمْ» أخرجه البِّخاري ومسلم.

والإيمان بالملائكة يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بوجودهم.

الثاني: الإيمان بمن علمنا أسماءهم على وجه التفصيل، (كجبريل) ومن لم نعلم أسماءهم نؤمن بهم إجمالاً.

الثالث: الإيمان بما علمنا من صفاتهم، كصفة (جبريل) فقد أخبر النبي عَيْ أنه رآه على صفته التي خُلق عليها، وله ست مئة جناح قد

وقد يتمثّل الملك بأمر الله تعالى بهيئة البشر، كما تمثّل (جبريل) حين أرسله الله تعالى إلى مريم بشرًا سويًا، وحين جاء إلى النبي عِينَةٍ وهو جالس في أصحابه على هيئة رجل من أصحابه، فجلس إلى النبي عِيناتُم، وسأله عن الإسلام، والإيمان، والإحسان، والساعة، وأماراتها؛ فأجابه النبي عَلَيْكُ فانطلق، ثم قال عَيِّالِيُّةِ: «فَإِنَّهُ جِبُريلُ أَتَاكُمُ يُعَلِّمُكُمُ دينَكُمُ» أخرجه مسلم. وكذلك الملائكة الذين أرسلهم الله تعالى إلى إبراهيم، ولوط كانوا على صورة رجال.

الرابع: الإيمان بما علمنا من أعمالهم التي يقومون بها بأمر الله تعالى؛ كتسبيحه، والتعبد له ليلا ونهارًا دون ملل، ولا فَتُور، والاستغفار

وقد يكون لبعضهم أعمال خَاصَّة.

مثل: جبريل الأمين على وحى الله تعالى، يرسله الله به إلى الأنبياء

وميكائيل: الموكل بالقطر أي بالمطر والنبات.

وإسرافيل: الموكل بالنفخ في الصور عند قيام الساعة وبعث الخلق. وملك الموت: الموكل بقبض الأرواح عند الموت.

ومالك: الموكل بالنار، وهو خازن النار.

والملائكة الموكلين بالأجنَّة في الأرحام، إذا أتم الإنسان أربعة أشهر في بطن أمه، بعث الله إليه ملكا وأمره بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقيٍّ، أو سعيد.

والملائكة الموكلين بحفظ أعمال بني آدم، وكتابتها لكل إنسان، ملكان أحدهما عن اليمين والثاني عن الشمال.

والملائكة الموكلين بســؤال الميت إذا وضع في قبره؛ يأتيه ملكان، يســألانه عن ربه، ودينه، ونبيه.

والإيمان بالملائكة، يثمر ثمرات جليلة منها:

١- العلم بعظمة الله تعالى، وقوَّته، وسلطانه، فإن عظمة المخلوق تدل على عظمة الخالق.

٢- شكر الله تعالى على عنايته ببنى آدم، حيث وكل من هؤلاء الملائكة من يقوم بحفظهم، وكتابة أعمالهم، وغير ذلك من مصالحهم.

٣- محبة الملائكة على ما قاموا به من عبادة الله تعالى.

٤- الحياء منهم ؛ لمرافقتهم للإنسان في كل وقت ومراقبتهم له ■

#### من علماء سوريا

### الشيخ مصطفى أحمد الزّرقا الحلبيُّ

(ت ۲۰ ۱۹۹۹م)



هـو مصطفى أحمـد الزّرقاء، وُلد في مدينـة حلب الشهباء عام ١٣٢٢ انتخب في المجلس النيابي السوري نائبا عن مدينة حلب عام ١٩٥٤م وأسندت إليه وزارتا العدل والأوقاف عامى ١٩٥٦ ثن ١٩٦٢م. هـ الموافق ١٩٠٤م في بيت علم وصلاح، نشــأ في أســرة علميَّـة دينيَّة، اشتغلت بالفقه الحنفيِّ وبرَّزت فيه، وتتلمذ على يد علماء عصره.

> نال شهادتي الثانوية العامة (البكالوريا) في شعبتي: العلوم والآداب، والرياضيات والفلسفة، كما نال شهادتي الحقوق والآداب في المرحلة الجامعية، ثم الدبلوم في الشريعة.

تولَّى التدريس في المدرسـة الخســرويَّة، كما شـغَل مكانَ والده في المدارس النظاميَّة التي كان يدرِّس فيها، كما درَّس في عدد كبير من كليات الشريعة في سوريا والأردن والخليج، واستمر في التدريس في جميع المحافل العلمية، لمدة تنوف عن الأربعين سنة، ونبغ من تلاميذه كثيرون. عينته وزارة الأوقاف في الكويت خبيرا للموسوعة الفقهية فيها سنة ١٩٦٦م.

من مؤلفاته: سلسلة الفقه الإسلامي في ثوبه الجديد، والمدخل إلى نظريـة الالتـزام العامَّـة فـي الفقـه الإسـلامي، وأحـكام الوقـف، ونظام التأمين والرأى الشرعي فيه، والاستصلاح والمصلحة المرسَلة في الفقه الإسلامي، وله (فتاوى الزرقا)، التي جمعها تلميذه الشيخ مجد مكي. رُشَح به لجائزة الملك فيصل العالمية.

وتوفي –رحمـه اللـه– بعـد أسـبوعين مـن وفـاة صديقـه الشـيخ علـيٍّ الطنطاويِّ يوم السبت ١٩ ربيع الأول ٤٢٠هـ الموافق ٣ يوليو ١٩٩٩م بعد أذان صلاة العصر وهو جالس ينقح الفتاوى ويبوبها ■

### الاستغفار ...وحاجتنا إليه

سلمان السنيدي

استغفار الله والمداومة عليه جاء الأمر به من الله -تعالى - لنبيه في قوله: ﴿ فَاصِّبِرۡ إِنَّ وَعُدَ الله حَقُّ وَاسِّ تَغْفَرُ لذَنْبِكَ وَسَ بِّحٌ بِحَمُد رَبِّكَ بِالْعَشْيِّ وَالإِبْكَارِ ﴿ (غافر: ٥٥)، وفي قوله: ﴿ وَالسِّ تَغْفَر الله إِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾ (النساء: ٢٠١)، وفي قوله: ﴿ فَاعْلَمُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ الله وَاسْ تَغْفَر لَ لذَنْبِكَ ﴾ (محمد: ٩١)، وفي قوله: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْ تَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوْلِهُ : ﴿ وَاللهَ عَلْمَ أَنَّهُ لا إِلهَ الله وَاسْ تَغْفِر لَهُ كَانَ لَوَالله عَلْمَ اللهُ عَلَى الله وَاسْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله وَالله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالله عَلَى اللهُ وَالله عَلَى الله وَالله عَلَى اللهُ عَلَى الله وَالله عَلَى اللهُ وَالله عَلَى اللهُ وَالله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

ولقد استجاب رسول الله على لهذا الأمر خير استجابة؛ فعن عائشة حرضي الله عنها - قالت: «ما صلى النبي صلاة بعد أن نزلت ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ الله وَالْفَتْحُ ﴾ إلا يقول فيها: سبحانك ربنا وبحمدك، اللهم اغفرلي» رواه البخاري ومسلم.

وعنها -رضي الله عنها-قالت: «كان رسول الله و يُعَيِّهُ يُكثر أن يقول في ركوعه وسبجوده: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي؛ يتأول القرآن» رواه مسلم.

وكان يكثر الاستغفار في غير الصلاة، فعن أبي هريرة رضي قال: سمعت رسول الله والله والله إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة» رواه البخاري ومسلم.

وعن ابن عمر -رضي الله عنهما- قال: قال رسول الله على: «يا أيها الناس توبوا إلى الله، فإني أتوب إليه في اليوم مئة مرة» رواه مسلم.

وعن ابن عمر -رضي الله عنهما- أنه سمع النبي عَلَيْ يقول: «أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه» في المجلس قبل أن يقوم مئة مرة. رواه النسائي.

وعن ابن عمر -رضي الله عنهما-قال: «إنا كنا لنعد لرسول الله في المجلس: «رب اغفر لي وتب عليّ إنك أنت التواب الرحيم» مئة مرة» رواه أبو داود، وابن ماجة، والترمذي.

وقيل في معنى قوله: «إنه ليغان على قلبي» عدة معان، وهي:

المراد بـ (الغين): الفتور عن الذكر الذي شأنه أن يداوم عليه، فإذا فتر عنه لأمر ما عد ذلك ذنباً، فاستغفر عنه، وحُكى عن عياض.

وقيل: هو شيء يعتري القلب مما يقع من حديث النفس.

وقيل: هي حالة كمثل جفن العين حين يسبل ليدفع القذى، فإنه يمنع الرؤية، فهو من هذه الحيثية نقص، وفي الحقيقة هو كمال.

#### نماذج من استغفاره:

ولقد أخذ استغفاره نماذج عدة في مواطن كثيرة، منها: استغفاره بعد السلام من الفريضة، وعند الخروج من الخلاء، وفي خطبة الحاجة، وعند النوم، وفي كفارة المجلس.. وغيرها، نذكر منها على سبيل المثال ما يلى:

#### بعد الفراغ من الوضوء:

عن أبي سعيد الخدري رَوَّقَ أن الرسول قال بعد الوضوء: «سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك» أخرجه ابن السني.

#### عند القيام لصلاة الليل:

عن ابن عباس -رضي الله عنهما- قال: «كان النبي ﷺ إذا قام من الليل

يتهجد قال: «اللهم لك الحمد، أنت نور السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد، أنت ولك الحمد، أنت قيوم السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد، أنت الحق، ووعدك حق، وقولك حق، ولقاؤك حق، والجنة حق، والنارحق، والساعة حق، والنبيون حق، ومحمد حق، اللهم لك أسلمت، وعليك توكلت، وبك آمنت، وإليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك حاكمت، فأغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، أنت المقدِّم وأنت المؤخِّر، لا إله إلا أنت» رواه البخارى ومسلم.

#### في استفتاح الصلاة:

عن أبي هريرة وَ التكبير وبين القراءة إسكت بين التكبير وبين القراءة إسكاتة، قال: أحسبه قال: هنية، فقلت: بأبي وأمي يا رسول الله، إسكاتُك بين التكبير والقراءة، ما تقول؟ ، قال: «أقول اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسل خطاياي بالماء والثلج والبَرّد »» رواه البخارى ومسلم.

#### في آخر الصلاة:

عن علي بن أبي طالب رَخِقُ أن رسول الله و يقول من آخر ما يقول بين التشهد والتسليم: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما أسرفت وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت» رواه البخاري ومسلم.

#### عند موته:

عن عائشة -رضي الله عنها- أنها قالت: سمعت النبي و أصغيت الله قبل أن يموت وهو مسند إليّ ظهره يقول: «اللهم اغفر لي وارحمني وألحقني بالرفيق الأعلى» رواه ومسلم.

#### وفي عامة دعائه:

عن أبي موسى الأشعري وَ أن النبي الله كان يدعو بهذا الدعاء: «اللهم اغفر لي خطيئتي وجهلي وإسرافي في أمري وما أنت أعلم به مني، اللهم اغفر لي اغفر لي جدِّي وهزلي وخطئي وعمدي، وكل ذلك عندي، اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما أنت أعلم به مني، أنت المؤخِّر، وأنت المؤخِّر، وأنت على كل شيء قدير» رواه ومسلم.

#### استشكال ورَدّه:

واستشكل وقوع الاستغفار من النبي وهو معصوم؛ فالاستغفار يستدعي وقوع المعصية، وأجاب العلماء على ذلك بعدة أجوبة، منها: قول ابن الجوزي: هفوات الطباع البشرية لا يسلم منها أحد.

وقال ابن بطال: الأنبياء أشد الناس اجتهاداً في العبادة لما أعطاهم الله -تعالى- من المعرفة، فهم دائبون في شكره معترفون له بالتقصير، فكأن الاستغفار من التقصير في أداء الحق الذي يجب لله تعالى.

وقـال القرطبـي في (المفهـم): «وقوع الخطيئـة من الأنبيـاء جائز؛ لأنهم مكلفون، فيخافون وقوع ذلك ويتعوذون منه».

#### حث الأمة على الاستغفار:

عَدّ ابن كثير أمر الله لنبيه على طلب المستغفار تهييجاً للأمة على طلب المغفرة، إذ كيف يكون خطاب أفراد الأمة إذا أمر نبيها بالاستغفار؟. وجاء في الكتاب العزيز حث على الاستغفار وترغيب فيه والثناء على أهله، في مثل قوله: ﴿وَاسْتَغَفْرُوا الله إنَّ الله غَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ (المزمل: ٢٠)،

ومن ذلك: قوله: ﴿وَالْمُسْتَغَفْرِينَ بِالأَسْحَارِ ﴾ (آل عمران: ٧١) . يقول ابن كثير عن فضيلة الاستغفار وقت الأسحار:

وثبت في الصحيحين عن جماعة من الصحابة أن رسول الله على قال: «ينزل ربنا -تبارك وتعالى - في كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير، فيقول: هل من سائل فأعطيه؟ ، هل من داعٍ فأستجيب له؟ هل من مستغفر فأغفر له؟» رواه البخاري ومسلم.

وفي الصحيحين عن عائشة -رضي الله عنها- قالت: «من كل الليل أوتر من أوله وأوسطه وآخره، فانتهى وتره إلى السّحَر، رواه البخاري ومسلم. وكان عبد الله بن عمر يصلي من الليل ثم يقول: يا نافع هل جاء السحر؟ فإذا قال: نعم، أقبل على الدعاء والاستغفار حتى يصبح».

وعن حاطب قال: «سمعت رجلاً في السحر في ناحية المسجد وهو يقول: يا رب أمرتني فأطعتك، وهذا السحر فاغفر لي، فنظرت، فإذا هو ابن مسعود رضي الله عنه .. وعن أنس بن مالك قال: (كنا نؤمر إذا صلينا من الليل أن نستغفر في آخر السحر سبعين مرة)» رواه البخاري ومسلم. تعليم النبي على الاستغفار الأصحابه:

ومن مظاهر اهتمامه بالاستغفار: تعليمه لأصحابه، بل لخيرة أصحابه، وصاحبه في الهجرة، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص -رضي الله عنهما - قال: إن أبا بكر الصديق قال لرسول الله عنهما - قال: إن أبا بكر الصديق قال لرسول الله علمني دعاء أدعو به في صلاتي وفي بيتي. قال: «قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كبيراً ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم». رواه البخاري ومسلم.

وعن قوله: «مغفرة من عندك» قال الطيبي: دل التنكير على أن المطلوب غفران عظيم لا يحيط به وصف، وقال ابن دقيق العيد: يحتمل وجهين، أحدهما: الإشارة إلى التوحيد، كأنه قال: لا يفعل هذا إلا أنت، فافعله لي، والثاني: أنه إشارة إلى طلب مغفرة متفضل بها لا يقتضيها سبب من عمل حسن ولا غيره، وبهذا الثاني جزم ابن الجوزي فقال: المعنى: هبلى مغفرة تفضلاً، وإن لم أكن لها أهلاً بعملى.

ومن اهتمامه بشأن الاستغفار: تعليمه للرجل حديث الإسلام دعاءً يبدأ بالاستغفار، فعن أبي مالك الأشجعي عن أبيه قال: كان الرجل إذا أسلم علّمه النبي الصلاة، ثم أمره أن يدعو بهؤلاء الكلمات: «اللهم اغفر لي وارحمني واهدني وعافني وارزقني» رواه البخاري ومسلم.

إن الأمة في هديه محتاجة إلى الله بالاستغفار، ابتداءً من حديث العهد بالإسلام إلى خير الأمة وصدِّيقها، فكيف بمن جاء بعدهم؟

ومن مظاهر حث الأمة على الاستغفار: ترغيبهم في سيد الاستغفار: أن يقول: فعن شداد بن أوس رضي أن النبي وقال: «سيد الاستغفار: أن يقول: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي، وأبوء لك بذنبي، فاغفر لي؛ فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، قال: من قالها من النهار موقناً بها فمات من يومه قبل أن يمسي فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل وهو موقن بها فمات قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة، وواه البخاري.

قال ابن حجر: «وفي ذلك إعلام لأمته أن أحداً لا يقدر على الإتيان بجميع ما يجب عليه لله، ولا الوفاء بكمال الطاعات والشكر على النعم، فرفق الله بعباده، فلم يكلفهم من ذلك إلا وسعهم».

وقال ابن أبي جمرة: «جمع في هذا الحديث من بديع المعاني وحسن الألفاظ ما يحق له أن يسمى «سيد الاستغفار»، ففيه الإقرار لله وحده

بالإلهية والعبودية، والاعتراف بأنه هو الخالق، والإقرار بالعهد الذي أخذ عليه، والرجاء بما وعده به، والاستغفار من شرما جنى العبد على نفسه، وإضافة الذنب إلى النفس، ورغبته في المغفرة، واعترافه بأنه لا يقدر أحد على ذلك إلا هو».

وعن عائشة -رضي الله عنها- قالت: قال رسول الله ﷺ: «طوبي لمن وجد في صحيفته استغفاراً كثيراً» روام ابن ماجه.

#### الحاجة إلى الاستغفار:

قال ابن القيم -رحمه الله- في بيان حاجة العبد للتوبة والاستغفار: «انسب أعمالك وأحوالك إلى عظيم جلال الله، وما يستحقه، وما هو له أهل، فإن رأيتها وافية بذلك مكافأة له فلا حاجة حينئذ إلى التوبة، وإذا رأيت أن أضعاف أضعاف ما قمت به من صدق، وإخلاص، وإنابة، وتوكل، وزهد، وعبادة: لا يفي بأيسر حق له عليك، ولا يكافئ نعمة من نعمه عندك، وأن ما يستحقه لجلاله وعظمته أعظم وأجل وأكبر مما يقوم به الخلق: رأيت ضرورة التوبة، وأنها نهاية كل عارف وغاية كل سالك، وإذا لم يكن للقيام بحقيقة العبودية سبيل فعلى التوبة المعول... ولولا تنسم روحه التوبة لحال اليأس بين ابن الماء والطين وبين الوصول إلى رب العالمين، هذا لو قام بما ينبغي عليه من حقوق لربه، فكيف والغفلة والتقصير والتفريط والتهاون وإيثار حظوظه في كثير من الأوقات على حقوق ربه لا يكاد يتخلص منها؟ (».

وعن ابن مسعود وَ قَالَ: «إن المؤمن يرى ذنوبه كأنه قاعدٌ تحت جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجر يرى ذنوبه كذباب مر على أنفه، فقال به هكذا » رواه البخارى.

قال ابن حجر: «المؤمن يغلب عليه الخوف؛ لقوة ما عنده من الإيمان، فلا يأمن من العقوبة بسببها، وهذا شأن المسلم: أنه دائم الخوف والمراقبة، يستصغر عمله الصالح، ويخشى من صغير عمله السيء».

وقال المحب الطبري: «إنما كانت هذه صفة المؤمن؛ لشدة خوفه من الله ومن عقوبته، لأنه على يقين من الذنب وليس على يقين من المغفرة».

#### ثمار الاستغفار:

أولاً: غفران جميع الذنوب، ويشمل ذلك ذنوب العبد التي لم يحصها أو نسيها وقد أحصاها الله عليه مهما صغرت أو مضت عليه السنون، وقد حكى الله تعالى عن أناس غفلوا عن أعمالهم ففجأتهم يوم القيامة، قال الله عنهم: ﴿وَبَدَا لَهُم مِّنَ الله مَا لَمَ يَكُونُوا يَحْتَسبُونَ ﴾ (الزمر: ٧٤). ثانياً: الدخول على الله من باب الخضوع والخَشية والإخبات، وهذا يورث التواضع باطناً وظاهراً.

ثالثاً: الاقتداء بالرسول على وظاهرٌ ما في الاقتداء به من البركة وحصول الخيرات.

رابعاً: الاعتراف بالتقصير في الطاعات والخوف من الذنوب هو مطية الإقبال على التزود من النوافل وعمل الصالحات والاستكثار من الحسنات.

خامساً: المحافظة على سلامة القلب وصفائه من آثار الذنوب، كما جاء في الحديث عن أبي هريرة وشي قال: «إن العبد إذا أخطأ خطيئة نكتت في قلبه نكتة سوداء، فإن هو نزع واستغفر وتاب: صقل قلبه» رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه.

وقد قال رسول الله ﷺ: «كل بني آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون» رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه ■

#### بأقلامهن ا

### صور من مرآة ثورتنا على الشبكة العنكبوتية

أريج المصطفى

فى الثورة السورية وخلال السنوات الثلاث الماضية انقسم المعارضون لنظام بشار الأسد إلى معارض في الداخل ومعارض فى الخارج.. وبما أننا من ضمن نسبة كثيرة من المعارضين في الخارج ممن لا يتاح لهم سوى تمثيل الثورة على للشبكة العنكبوتية.. فإننى ساركز على بعض الصور من مرآة ثورة شابّاتنا على تلك الشبكة .. لاسيما في مواقع للتواصل الاجتماعي وأبرزها «فيس بوك».. أخطاء كثيرة وكبيرة قد تبدر من شابّة قد سـجّلت حسابها على «فيس بوك» باسم ثائرة قد أساءت بشكل فظيع إلى الثورة والثائرات دون أدنى شعور من تلك الشابّة .. ومن أهم تلك الأخطاء التي قد تحدث: إمّا وضع صور غير لائقة على الحساب الذي قد نسب. إلى «شابّة سورية ثائرة»! وإمّا كتابات لا ترضى اللَّه أو تتعارض مع الشرع الحنيف.. أو حتى كتابات ضد النظام والمؤيدين بألفاظ بذيئة

وكلمات غير لائقة لهم ولكل من يعارض لهجتها و ألفاظها! شابّة مثل هذه ليست حالة واحدة في الثورة السورية.. وليست حالتين.. وليست عشر ولا حتى مئة.. إنهن أكثر بكثير.. و واجبنا نحن كشابّات قد نسبنا لهيئة الشام الإسلامية نحو هذه الفئة –فئتنا نحن الشابّات - توعيتها وإرشادها للطريق الصحيح الذي يؤدي إلى النصر بإذن الله تعالى.. ومن أهم هذه الإرشادات:

- ❖ قبل أن أنشئ حسابا على أي موقع في الشبكة العنكبوتية وأسجله بأي اسم يربطني ببلدي وثورته فيجب أن أكون واعية كل الوعي وحريصة كل الحرص أنني أكتب باسم وطني .. أنني أمثل ثائرة سورية .. وفي هذه الحال يجب أن أظهر كل الإيجابيات في هذه الثائرة ..
- ❖ الصورة الشخصية التي سأضعها لن تعبّر
   عن أى شيء سوى عن «ثائرة سورية»...

- لذلك يجب أن أتجنب وضع أي صور غير لائقة.
- مهما اشتعلت نيران الحرب في وطني..
   ومهما تمادى المؤيدون والجيش النظامي في
   بطشهم فلن أكتب ألفاظا غير لائقة.
- أنا ثائرة سوربة سنية لن أسيء لأي طائفة
   أخرى وهذا لا يعنى عدم النقد.
- لا أنشر أي خبر لم أتأكّد من صحته مئة
   في المئة؛ فأنا بذلك قد أسيء إلى الثوار في
   الداخل.
- ♦ وأخيرا وليس آخرا.. لا أكتب أي نقد قد يفكك المعارضة ويُنشئ الخلافات.

هي إرشادات كثيرة يجب أن أكون أنا وأنت - أُخيّتي - على وعي تام بها.. فنصر ثورتنا لن يتمّ إلا بطاعة الله سبحانه وتعالى.. ولبناء غد أجمل يجب أن نكون ثائرات مسلمات سوريات بكل إخلاص. قال تعالى: ﴿إِنْ تَنصرُوا اللّه يَنصُركم﴾ ■

### أحاديث الملاحم

علا المدور

الله وسلم على من لا ينطق بالهوى حيث قال: «فيخرج إليهم جيش من المدينة من خيار أهل الأرض يومئذ فاذا تصافوا -أي اذا استعد الفريقان الجيشان للنزال والمقاتلة والتلاحم ولبدء المعركة الحاسمة - قالت الروم: خلوا بيننا وبين الذين سبوا منا نقاتلهم».

ما معنى هذا؟ قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: «وفي هذه الكلمات النبوية دليل على أن كثيراً من أهل الروم -أي من الأوروبيين والأمريكيين سيسلمون لله تبارك وتعالى في آخر الزمان، ويؤمنون بمحمد وينضمون لصفوف المسلمين ويقاتلون مع المسلمين لتحرير سوريا ومنها لتحرير فلسطين؛ لذا تدبروا أيها المسلمون؛ لأن الجولة المقبلة ستكون بإذن الله لدين محمد واصحوا من غفلاتكم عسى أن يغفر الله لي ولكم ويقبل توبتنا

كثر الحديث في السنوات الماضية عن أحداث النهاية وعن الملاحم والمعارك والأمارات الصغرى والكبرى التي ستقع بين يدي الساعة. ولم يقتصر الحديث عن هذه المواضيع من قبل العلماء والدعاة المسلمين فحسب بل كثر من القادة والمفكرين والكتاب من غير المسلمين أيضا. أخبر الصادق المصدوق النبي عليه الصلاة والسلام في حديثه الصحيح الذي رواه مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال على المراقية والساعة حتى ينزل الروم بالأعماق أو بدابق».

مَـن الـروم؟ الـروم : هم بنـ و الأصفـر، وامتدادهـم في العصــر الحديث الأوربيون والأمريكيون.

وأين الأعماق؟ الأعماق: هي قلب بلاد الشام، وفي قواميس اللغة العربية القديمة «الأعماق»: مكان قرب دابق بين حلب وأنطاكيا، وصلى أممحمد

ميمونة خيتى

#### بأقلامهن

### إمام عادل

هناك.. وفي ذلك القصر الكبير، يعيش بالرفاهية، أنعم الله عليه بكثير من النعم، ولكنه جحدها. كان له ملك عظيم، يحكم شعبا، يحكم وطنا، لكنه دمره بيديه، قتل هذا وعذب هذا، حتى ثار عليه الشعب. هل استسلم؟ هل تنازل عن حكمه؟ ويا ليته فعلها، بل سار على درب أبيه، يوجد الآن من يُعذّب ويُقتَل، وهو يضحك إ يوجد من يموت جوعا وعطشا، وهو يأكل ويشرب! يوجد من غادر وطنه وهو يتألم لفراقه عنه، ليس له وطن غيره، إلى أين سيذهب؟ ليس له وطن آخر! ولا بيت يأويه ويحميه من البرد والحر! ولكنهم

أيقنوا بأن الله معهم، لن يضيعهم، رغم كل المصاعب والعناء مازالوا يتوكلون ويفوضون أمرهم إلى الله . هم كذلك، فكيف إذن ذلك الظالم الذي جحد نعمة الله وأنكرها وهو بين الثراء؟ هل «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله» وذكر منهم: (إمام سوف يعود وطننا يوما، سوف يعود إلينا، ونرفع راية الإسلام ■

### من تربية الله لك قد يبتليك الله بالأذى ممن حولك؛

حتى لا يتعلق قلبك بأى أحد لا أم،

ولا أب، لا أخ ولا صديق، فيتعلُّق

قد يبتليك ليستخرج من قلبك

مهمومًا، بالدنيا فأراد أن يريك

حقيقتها لتزهد فيها وتشتاق للجنة.

أنه يعلم فى قلبك مرضاً أنت عاجز

عن علاجه باختيارك؛ فيبتليك

قلبك به وحده.

حيث لا تحتسب؛ حتى تعلم من هو

المنعم عليك.

حين تقوم بالعبادة من أجل الدنيا يحرمك الدنيا؛ حتى يعود الإخلاص إلى قلبك، وتعتاد العبادة للرب الرحيم، ثم يعطيك ولا يُعجزه. أن يُطيل عليك البلاء، ويُريك خلال هذا البلاء من اللطف والعناية وانشراح الصدر ما يملأ قلبك معرفة به؛ حتى يفيض حبه فى قلبك.

أن يُعجّل لـك عقوبته على ذنوبك حتى تُعجّل أنت التوبة فيغفر لك ويطهرك ولايدع قلبك تتراكم عليه الذنوب حتى يغطيه الرّان فتعمى. أنك إذا ألححت على شيء مصراً في طلبه، متسخطاً على قدر الله، يعطيك إياه حتى تذوق حقيقته فتبغضه، وتعلم أن اختيار الله لك كان خيرًا لك.

أن تكون في بـلاء، فيُريك من هو أسوأ منك بكثير في البلاء نفسه، حتى تشعر بلطفه بك، وتقول من قلبك: الحمد لله! ■

عزة بويضاني

عبودية الصبر، والرضي، وتمام الثقة به هل أنت راض عنه لأنه يظن أن تكبره سيقيه من عذاب أعطاك؟ أم لأنك واثق أنه الحكيم الله؟ هل يظن أن جنوده وخدمه سيشفعون له يوم القيامة؟ لا وألف الرحيم؟ قد يمنع عنك رزقًا تطلبه لأنه يعلم لا. ألم يسمع قول رسول الله عَلَيْقٍ: أن هذا الرزق سبب لفساد دينك أو دنياك، أو أن وقته لم يأت، عادل)؟ ألم يسمع قول الله تعالى: وسيأتى في أروع وقت ممكن. قد ينغُّ ص عليك نعمة كنت متمتعاً ﴿إن الله يأمر العدل والإحسان﴾؟ فيها؛ لأنه رأى أن قلبك أصبح

بصعوبات تخرجه رغما عنك تتألم قليلاً، ثم تضحك بعد ذلك. أن يؤخّر عنك الإجابة حتى تستنفد كل الأسباب، وتيأس من صلاح الحال، ثم يُصلحه لك من

### حُسْنِ الظنِ بِاللَّهُ

أحسن الجزاء، كلذلك من إحسان الظن بالله سبحانه وتعالى، ومنه قوله ﷺ: «ادعوا الله تعالى وأنتم موقنون بالإجابة». رواه الترمذي، وهكذا يظل العبد متعلقا بجميل الظن بربه، وحسن

وقد ذم الله في كتابه طائفة من الناس أساءت الظن به سبحانه، وجعل سوء ظنهم من أبرز علامات نفاقهم وسوء طويتهم، فقال عن المنافقين حين تركوا النبي ﷺ وأصحابه في غزوة أحد: ﴿وطائفة قد أهمتهم أنفسهم يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية﴾ . وقال عن المنافقين والمشركين: ﴿الطَّانِينِ بالله طن السوء عليهم دائرة السوء .

جزاء القرب من الله: ثم بين سبحانه سعة فضله وعظيم كرمه وقربه من عبده، وأن العبد كلما قرب من ربه -جل وعلا- ازداد الله منه قرباً، وقد أخبر -سبحانه- في كتابه أنه قريب من عبده فقال: ﴿وإذا سألك عبادي عنى فإني قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان فليستجيبوا لى وليؤمنوا بي لعلهم يرشدون، وأخبر النبي عُيِّكِيَّةٍ أن: «أقـرب مـا يكـون العبـد مـن ربـه وهو ساجد فأكثروا الدعاء» رواه مسلم، ففي هذه الجمل الثلاث في هذا الحديث ما يدل على أن عطاء الله وثوابه أكثر من عمل العبد وكدحه، ولذلك فإنه يعطى العبد أكثر مما فعله من أجله، فسبحانه ما أعظم كرمه وأجَلّ إحسانه■

صالحاً ظن أن الله سيقبل عمله ويجازيه عليه عن أبي هريرة -رضى الله عنه-قال: قال النبي يَّالِيَّةٍ: يقول الله تعالى: «أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسى، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم، وإن تقرب إلى بشبر تقربت إليه ذراعا، الرجاء فيما عنده، وإن تقرب إلى ذراعا تقربت إليه باعا، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة» رواه البخاري ومسلم.

> بدأ الحديث بدعوة العبد إلى أن يحسن الظن بربه في جميع الأحوال، فبَيَّن جل وعلا أنه عند ظن عبده به، أي أنه يعامله على حسب ظنه به، ويفعل به ما يتوقعه منه من خير أو شر، فكلما كان العبد حسن الظن بالله، حسن الرجاء فيما عنده، فإن الله لا يخيب أمله ولا يضيع عمله، فإذا دعا الله عزوجل ظنأن الله سيجيب دعاءه، وإذا عمل

#### رسائل إلى المجاهدين

### **آداب** حمل السلاح

الهيئة العامة للتوجيه المعنوي في جيش الإسلام

أخي المجاهد، يا من حملت السلاح في سبيل الله، اعلم أن للسلاح آداباً لا بد من تعلمها

و من آداب حمل السلاح:

#### ١- عدم رفع السلاح على أخيك المسلم ولو من باب المزاح:

روى الإمام البخاري و مسلم عن أبي موسى عن النبي رضي قال: «إذا مر أحدكم في مسجدنا أو في سوقنا ومعه نبل فليمسك على نصالها بكفه أن تصيب أحدا من المسلمين بشيء أو فليقبض على نصالها».

فانظر إلى العناية الإسلامية بالمسلم، فهو يحذر المسلمين أن يتسبب أحدهم في جرح مسلم ولو بدون تعمد، وهذا من حقوق المسلمين على بعضهم بعضا، فالقطرة الواحدة من دماء المسلمين محرمة على المسلم في حال الخطأ فلا تهدر فكيف بمن يتعمد ذلك؟.

#### ٢- إحدر من البطر والعجب عند حمل السلاح:

٣-إحذرأن يكون الهدف الذي ترمي عليه فيه روح عندما ترمي على هدف: فعن ابن عمر -رضي الله عنهما- أنه مر بفتيان من قريش قد نصبوا طيرا أو دجاجة يترامونها وقد جعلوا لصاحب الطير كل خاطئة من نبلهم فلما رأوا ابن عمر تفرقوا فقال ابن عمر من فعل هذا؟ لعن الله من فعل هذا إن رسول الله على «لعن من اتخذ شيئا فيه الروح غرضا» رواه البخارى ومسلم.



#### ٤- وحدار ثم حدار من الاقتتال مع أخيك المسلم بالسلاح:

إن من أعظم الانتهاك لحرمة المسلم حمل السلاح عليه، وكيف لا يكون كذلك والرسول ولي يقول: «إذا التقى المسلمان وحمل أحدهما على أخيه السلاح فهما على جرف جهنم، فإذا قتل أحدهما صاحبه دخلاها جميعا» رواه مسلم وأحمد، و في رواية «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فقتل أحدهما صاحبه فالقاتل و المقتول في النار قيل: يا رسول الله هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصا على قتل صاحبه».

فحمل السلاح على المؤمن -وإن لم يضرب به- مؤدي إلى إيصال صاحبه إلى النار.

وروى البخاري عن ابن عمر قال قال رسول الله على: «لا يزال العبد في فسحة من دينه ما لم يصب دما حراما» فإذا كان المسلم تسد عنه أبواب الخير وتغلق دونه ويلاحقه الشقاء بقية عمره إلا أن يشاء الله في قطرات يصيبها من دم فما بالك بمن يقتل مجموعة من المسلمين ظلما وعدوانا؟

لقد ابتلي بعض المجاهدين بالتساهل في أمر السلاح وأدى هذا التساهل إلى عواقب وخيمة ما كانوا يتوقعونها, ومن أنواع التساهل عند هؤلاء:

- ١- ترك الرصاص في بيت النار, ولغير ضرورة.
- ٢- عند أخذ السلاح وإعطائه بعض المسلمين فلا بد من تحريره و تأمينه.
  - ٣- اللعب بالسلاح والمزاح به من الأمور الممنوعة شرعا.
- ٤ ترك السلاح في متناول الأولاد، وكما تعلم أن الغالب على الأولاد
   كثرة اللعب لا يقر لهم قرار.
  - نسأل الله أن يعلمنا من فضله و ينفعنا بما علمنا و يزيدنا علما ■

### فائدة حول (لا إله إلا الله)

يقول ابن القيم رحمه الله:

"وروح هذه الكلمة وسرها: إفراد الرب-جل ثناؤه، وتقدست أسماؤه، وتبارك اسمه، وتعالى جده، ولا إله غيره-بالمجبة، والإجلال، والتعظيم، والخوف، والرجاء، وتوابع ذلك: من التوكل، والإنابة، والرغبة، والرهبة، فلا يحبسواه، وكل ما كان يحب غيره فإنما يحب تبعا لمحبته، وكونه

يعبد إلا إياه بجميع أنواع العبادة، فهذا هو تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله، ولهذا حرَّم الله على النار من شهد أن لا إله إلا الله حقيقة الشهادة، ومحال أن يدخل النار من تحقق بحقيقة هذه الشهادة وقام بها، كما قال تعالى: ﴿والذين هم بشهاداتهم قائمون﴾ (سورة المعارج: ٣٣) انتهى من الجواب